
Anadolu Kültürel Araştırmalar Dergisi 
                                                                                                                              Open Access 

 

 
Önerilen Atıf/Suggested Citation: Dinçer, M. (2025). Antik Yakın Doğu’da Kadınların Siyasi ve Diplomatik 
Rolü  (MÖ 2000-1200). Anadolu Kültürel Araştırmalar Dergisi, 9(4), 951-974. 

 

Araştırma Makalesi / Research Article 

Antik Yakın Doğu’da Kadınların Siyasi ve Diplomatik Rolü  
(MÖ 2000-1200) 

 
The Political and Diplomatic Role of Women in the Ancient Near East  

(2000-1200 BCE) 

Mehtap DİNÇER1  
 

Geliş/Received: 01/04/2025 Kabul/Accepted:09/10/2025 

 
Öz 

Antik Yakın Doğu coğrafyasında MÖ 2000-1200 yılları arasında yaşanan gelişmeler dünya diplomasi tarihi 
açısından devrimsel bir nitelik taşımaktadır.  Bahse konu bu coğrafya ve zaman diliminde, kadınların diplomasi 
sahasındaki etkili rollerini anlamak da, arkeolojik buluntular ve yazılı belgeler ışığında mümkün hale gelmiştir. 
Bu kaynaklara göre kraliçeler, prensesler ve kadın elçiler, devletler arası ilişkilerde aktif birer arabulucu ve karar 
alıcı olarak yer almış, kültürel etkileşimlerin teşvik edilmesi, barış ve savaş kararlarının alınmasında kritik roller 
üstlenmiştir. Kadınların diplomasi alanındaki katkıları, toplumsal cinsiyet sınırlarını aşarak uluslararası 
ilişkilerde etkin figürler haline geldiklerini ortaya koymaktadır. Bu çalışma, kadın figürlerinin toplumsal cinsiyet 
kalıplarının ötesine geçen rollerini tarihsel arka planlarıyla birlikte analiz ederek, antik toplumlarda edindikleri 
stratejik konumlara ışık tutmayı amaçlamaktadır. Bu bağlamda, kadınların sembolik ve siyasi güçleri; kadın 
yöneticiler, siyasi evlilikler, kraliçeler ve kraliyet aile üyesi kadınlar ve güç sahibi kadınlar başlıkları altında 
incelenecektir. Kadınların üstlendikleri sorumlulukların yalnızca aile ile sınırlı olmadığını, aksine diplomasi 
sahnesinde etkin ve belirleyici aktörler olarak siyasi ilişkilerin şekillendirilmesinde kritik roller üstlendiklerini 
ortaya koymayı hedeflemektedir. 

Anahtar Kelimeler: Šibtu, Puduḫepa, Iltani, Hatshepsut 

Abstract  

The developments that occurred in the Ancient Near East between 2000 and 1200 BCE hold a revolutionary 
significance in the history of world diplomacy. During this period and within this region, understanding the 
influential roles of women in the diplomatic sphere has become possible through archaeological findings and 
written records. According to these sources, queens, princesses, and female envoys actively served as mediators 
and decision-makers in inter-state relations, playing critical roles in fostering cultural interactions and influencing 
decisions on peace and war. Women’s contributions to diplomacy demonstrate that they transcended societal 
gender boundaries to become influential figures in international relations. This study aims to shed light on the 
strategic positions occupied by female figures in ancient societies by analysing their roles beyond traditional 
gender norms within their historical context. In this regard, women’s symbolic and political power will be 
examined through their influence in political marriages, peace treaties, and trade agreements. The study seeks to 
reveal that women were not confined to familial responsibilities but, on the contrary, played active and decisive 
roles on the diplomatic stage, shaping political relations and contributing to the establishment of social peace. 

Keywords: Šibtu, Puduḫepa, Iltani, Hatshepsut 

 

 
1 Dr. Öğr. Üyesi, Mehmet Akif Ersoy Üniversitesi, Burdur-Türkiye. E-mail: mdincer@mehmetakifersoy.edu.tr. 

https://orcid.org/0000-0002-6334-9184


Dinçer, M. 9(4), 2025, 951-974. 

952 

1. GİRİŞ
Kadın kimliğini ve kadının toplum içerisindeki sosyal rolünü anlamak, toplumsal cinsiyetin 
tarihsel gelişimini incelemeyi gerektirir. Kadınların biyolojik özellikleri, toplumsal rollerinin 
belirlenmesinde başlangıç noktası olarak kabul edilse de, bu özellikler toplumsal cinsiyetin çok 
katmanlı ve değişken doğasını açıklamakta yetersiz kalır. Dolayısıyla, kadının toplumsal 
konumunu anlamak için, toplumsal cinsiyetin sosyal, ekonomik ve kültürel süreçler tarafından 
nasıl inşa edildiğine odaklanmak gerekmektedir. 
Antropolojik bulgular, kadınların avcı-toplayıcı topluluklardaki rollerinin, topluluğun 
dengesini sağlama ve ekonomik katkı sunma açısından büyük önem taşıdığını ortaya 
koymaktadır. Yiyecek toplama faaliyetleri, genellikle topluluğun besin ihtiyacının büyük bir 
kısmını karşıladığı için, kadınlar bu toplumlarda üretken bireyler olarak kabul edilmiştir (Lee, 
1968: 30). Bazı avcı-toplayıcı toplumlarda, kadınlar ve erkekler arasındaki toplumsal rollerin 
eşitlikçi olduğu gözlemlenmiştir (Etgü, 2022: 23). Erkeklerin avlanma, kadınların ise 
toplayıcılıkla ilgilenmesi, her iki cinsiyetin de topluluğun hayatta kalmasında kritik bir rol 
oynadığını göstermektedir. Bu eşitlikçi yapıların olduğu toplumlarda, kadın kimliği sadece 
üreme yeteneği ile değil, aynı zamanda topluluğun ekonomik ihtiyaçlarını karşılama ve sosyal 
düzeni sağlama becerileriyle şekillenmiştir. Tıbbi bitkiler, su kaynakları, yiyecekler ve çocuk 
bakımı gibi konularda uzmanlaşan kadın, topluluk içinde saygı görmüştür. Üstelik pek çok 
toplumda doğurganlık yalnızca biyolojik bir süreç olarak değil, aynı zamanda mitolojik ve dini 
anlamlarla ilişkilendirilmiştir (Woodburn, 1968: 109; Turnbull, 1968: 132; Etgü, 2022: 24). 
Kadının doğurganlık kapasitesi, onun kutsal bir figür olarak kabul edilmesine neden olmuştur. 
Özellikle avcı-toplayıcı topluluklarda doğum ve doğurganlık ritüelleri önemli bir toplumsal 
anlam taşımış; bu ritüellerde kadınlar merkezi roller üstlenmiştir (Ortner, 1974: 71). 
Her ne kadar bazı avcı-toplayıcı topluluklarda kadın ve erkek arasındaki roller eşitlikçi bir 
yapıya işaret etse de, bu durum tüm topluluklar için geçerli değildir. Bu bağlamda, kadınların 
rollerine ilişkin farklı yaklaşımlar ve tartışmalar dikkat çekmektedir. Ortner (1974), kadınların 
doğaya daha yakın kabul edilmesi nedeniyle, birçok kültürde erkeklerden daha aşağı bir 
konuma yerleştirildiklerini öne sürerek bu eşitlikçi yaklaşımlara eleştirel bir perspektifle 
yaklaşmıştır. Ortner’in bu argümanı, kadınların doğurganlık ve doğa ile özdeşleştirilerek 
toplumsal rollerinin sınırlandırıldığını savunan biyolojik determinist bir bakış açısına 
dayanmaktadır (Ortner 1974: 74). Bu tür görüşler, kadının toplumsal kimliğini, annelik ve ev 
içi rollerle sınırlı kılarak ataerkil yapılar tarafından desteklenmiş ve pekiştirilmiştir. 
Ortner’in biyolojik determinist bakış açısı, kadının toplumsal rollerini sınırlayan ataerkil 
yapıların bir parçası olarak ele alınırken, bu anlayış modern feminist teorisyenler tarafından 
yoğun eleştirilere maruz kalmıştır. Özellikle Butler (1990), biyolojik determinizmi reddederek, 
biyolojik cinsiyet ile toplumsal cinsiyetin ayrıştırılamayacağını ve cinsiyet kimliğinin sabit bir 
biyolojik gerçeklikten ziyade toplumsal ve kültürel süreçler tarafından performatif bir şekilde 
üretildiğini savunmuştur. Bu bakış açısına göre, kadın kimliği yalnızca biyolojik işlevlerle 
tanımlanamaz; aksine, toplumsal normlar ve kültürel etkileşimler yoluyla sürekli olarak 
yeniden şekillenir. Feminist teorisyenler ve antropologlar, kadınların tarih boyunca farklı 
toplumsal roller üstlendiğini ve bu rollerin toplumun yapısına bağlı olarak değişkenlik 
gösterdiğini vurgulamaktadır. 
Kadınların toplumsal rollerinin, yalnızca biyolojik işlevlerle değil, toplumsal ve kültürel 
dinamiklerle şekillendiği görüşü, feminist teorilerden antropolojik analizlere kadar geniş bir 
yelpazede ele alınmıştır. Bu bağlamda, Morgan (1877), insan toplumlarının tarihsel evrimi 
üzerine geliştirdiği yaklaşımıyla, toplumsal yapılar ve cinsiyet rollerinin dönüşümüne dair 
önemli bir perspektif sunar. Morgan’ın bu konudaki yaklaşımına göre vahşi toplumlarda 
toplumsal yapılar basittir ve cinsiyetler arası işbölümü nispeten eşitlikçidir. Kadınlar, 



Dinçer, M. 9(4), 2025, 951-974. 

953 

toplulukların hayatta kalmasında önemli bir rol oynar, yiyecek toplama ve çocuk bakımı gibi 
görevler genellikle kadınlar tarafından üstlenilmiştir. Fakat tarım ve hayvancılıkla birlikte, 
mülkiyet ilişkilerinin geliştiğini ve bu durumun kadınların toplumsal statüsünü olumsuz yönde 
etkilediğini belirtir. Topluluklar daha yerleşik hale geldikçe, erkekler mülkiyet ve ekonomik 
güç üzerinde daha fazla kontrol sahibi olmuş ve bu durum patriarkal yapıların gelişmesine 
zemin hazırlamıştır. Morgan, bu sürecin kadınların toplumsal konumunda bir gerilemeye yol 
açtığını savunmuştur (Morgan, 1877: 468,480,481). Ayrıca Bachofen (1975) gibi bazı 
düşünürler, ilk insan toplumlarının anaerkil (matriarkal) yapılar üzerine kurulu olduğunu iddia 
etmişlerdir. Bachofen, anaerkilliğin kadınların merkezi bir rol oynadığı bir toplumsal düzeni 
ifade ettiğini savunmuş ve bu tür yapıların tarih öncesi dönemde yaygın olduğunu öne 
sürmüştür (Bachofen, 1975: V-LXXX). 
Morgan’a göre, uygarlık aşaması, yazının icadı ve karmaşık devlet yapılarına geçişle birlikte 
ortaya çıkar. Bu dönemde toplumlar daha hiyerarşik hale gelir ve cinsiyetler arası eşitsizlikler 
artar. Erkekler kamusal alanda daha fazla güç kazandıkça, kadınlar özel alana çekilir ve 
kimlikleri büyük ölçüde ev içi rollerle sınırlandırılır. Morgan, uygarlığın bu aşamasında 
kadınların sosyal statülerinde ciddi bir düşüş olduğunu belirtir. Özellikle mülkiyet ve soy 
sistemlerinin erkekler üzerinden devam etmesi, kadınların toplum içindeki etkisini daha da 
azaltmıştır. Engels (2010), bu geçişi “kadının tarihsel yenilgisi” olarak adlandırmış ve tarımın 
ortaya çıkmasıyla birlikte ataerkil (patriarkal) yapının güçlendiğini savunmuştur (Engels, 2010: 
49). 
Tüm bu veriler ve tarihsel argümanlar doğrultusunda, kadınların toplumsal statüsünün tarihsel 
süreçte farklı şekillerde yorumlanması, cinsiyet rollerinin statik değil, dinamik bir yapıya sahip 
olduğunu göstermektedir. Avcı-toplayıcı toplumlarda eşitlikçi bir işbölümü görülürken, tarım 
ve yerleşik hayata geçişle birlikte kadınların toplumsal statüsünde gerileme yaşandığı açıktır. 
Ancak, bu dönüşüm süreci sadece biyolojik ya da ekonomik faktörlerle değil, aynı zamanda 
kültürel ve ideolojik yapıların etkisiyle şekillenmiştir. Dolayısıyla, kadınların tarihsel 
konumunu değerlendirirken, toplumsal cinsiyetin sosyal ve kültürel bağlamlarda yeniden 
üretildiğini göz önünde bulundurmak önemlidir. Kadın kimliğinin yalnızca biyolojik 
determinizmle sınırlandırılamayacağı, aksine toplumsal ve ekonomik koşulların bir ürünü 
olarak sürekli değiştiği açıktır. 
Kadınların toplumsal konumunu şekillendiren bu tarihsel süreç, yalnızca yerel toplumların iç 
dinamikleriyle değil, aynı zamanda yaşadıkları coğrafyanın siyasal ve kültürel yapısıyla da 
yakından bağlantılıdır. Özellikle Antik Yakın Doğu, bu bağlamda kadınların rollerini anlamak 
için kritik bir tarihsel ve coğrafi çerçeve sunmaktadır. 
Antik Yakın Doğu, tarihte sıkça kullanılan ancak farklı dönemler ve medeniyetler için değişen 
anlamlar taşıyan bir kavramdır. MÖ 2000’ler için bu terim, özellikle Mezopotamya, Anadolu, 
Levant, Mısır ve İran platosunu kapsayan geniş bir bölgeyi ifade eder (Liverani, 2013: 17). 
Dönemin coğrafi sınırları, modern devletlerin aksine daha esnek ve belirli nüfuz alanlarıyla 
karakterize edilmiştir. Bu bölgede, özellikle MÖ 2000’lerde, siyasi ve kültürel olarak büyük bir 
çeşitlilik gözlemlenmektedir (Kuhrt, 1995: 3). Bu çeşitlilik, kadınların üstlendikleri rollerin de 
coğrafyaya, siyasal düzene ve toplumsal örgütlenmeye göre farklı biçimlerde gelişmesine 
zemin hazırlamıştır. 
MÖ 2000-1200 yılları arasındaki Eski Yakın Doğu, büyük devletlerin askeri, diplomatik ve 
ekonomik ilişkilerle şekillendiği dinamik bir siyasi ortam sunmaktaydı. Bu dönemde Babil, 
Hammurabi’nin liderliğinde güçlenerek bölgenin önemli merkezlerinden biri haline gelmiş; 
Asur, ticaret kolonileri aracılığıyla Mezopotamya ve Anadolu arasında güçlü ekonomik bağlar 
kurmuş; Hitit ile Mısır ise Kadeş Savaşı’nda karşı karşıya gelerek bölgedeki güç dengelerini 
yeniden belirlemiştir. Savaşlar, ittifaklar ve diplomatik ilişkiler, Eski Yakın Doğu’nun siyasi 



Dinçer, M. 9(4), 2025, 951-974. 

954 

haritasını şekillendiren temel dinamikler arasında yer almıştır (Kuhrt, 1995: 3). Bu siyasi 
atmosfer, yalnızca erkek yöneticilerin değil, kraliçeler ve kraliyet ailesi üyesi kadınların da 
diplomatik ve idari süreçlerde aktif birer aktör olarak öne çıkmasına imkân tanımıştır. 
Dolayısıyla bölgesel tarih, kadınların diplomasi, ekonomi, hukuk ve din alanlarındaki 
konumunu anlamak açısından vazgeçilmez bir bağlam sunmaktadır. 
2. YÖNTEM
2.1. Araştırma Modeli
Bu çalışma, nitel araştırma yöntemine göre desenlenmiştir. Araştırmada veri toplama tekniği 
olarak doküman analizi kullanılmıştır (Karasar, 2005). Çalışmanın amacı, MÖ 2000–1200 
yılları arasında Antik Yakın Doğu’da kadınların diplomatik ve siyasi rolleri üzerine tarihsel ve 
metinsel verilerden hareketle bir çözümleme yapmaktır. Bu doğrultuda araştırma, tarihsel 
belgelerin sistematik biçimde incelenmesine ve kadın figürlerinin diplomasi sahasındaki 
konumlarının tematik olarak değerlendirilmesine dayanmaktadır. 
Doküman analizi, geçmiş dönemlere ait yazılı ve görsel belgelerin araştırma konusu 
çerçevesinde anlamlandırılması, sınıflandırılması ve yorumlanmasını içermektedir. Bu 
çalışmada da antlaşma metinleri, arşiv belgeleri, tapınak yazıtları ve arkeolojik buluntular 
tarihsel-sosyolojik bir bağlamda değerlendirilmiştir. Kadınların siyasi etkinliğini görünür 
kılmak amacıyla çalışma üç ana tema etrafında yapılandırılmıştır: kadın yöneticiler, siyasi 
evlilikler ve kraliçeler ile kraliyet ailesi üyesi kadınlar. 
2.2. Veri Toplama ve Analiz 
Araştırmanın veri kaynağını, Antik Yakın Doğu uygarlıklarına ait birincil belgeler ve arkeolojik 
kayıtlar oluşturmaktadır. Bu kapsamda Boğazköy (Ḫattuša) arşivlerindeki Hitit diplomatik 
tabletleri, Mari Arşivleri’nde yer alan Kraliçe Šibtu’ya ait mektuplar, Amarna mektupları, 
Mısır’daki Karnak Tapınağı yazıtları ve Mezopotamya çivi yazılı belgeleri incelenmiştir. 
Bunun yanında, güncel tarih yazımı ve epigrafik araştırmalardan da yararlanılarak elde edilen 
veriler bütüncül bir çerçevede değerlendirilmiştir. 
Veriler öncelikle tarihsel bağlamına göre sınıflandırılmış, ardından nitel veri çözümleme 
tekniklerinden biri olan betimsel analiz yöntemiyle çözümlenmiştir. Bu analiz sürecinde, 
belgelerde kadınların diplomatik, idari, dini ve temsilî rollerine ilişkin ifadeler belirlenmiş ve 
benzer işlevlere sahip öğeler tematik biçimde gruplanmıştır. İnceleme süreci, araştırma amacına 
uygun belgelerin seçilmesi, bu belgelerin üretildiği tarihsel ve kültürel bağlamın belirlenmesi, 
kadın figürlerinin diplomasi süreçlerindeki işlevlerinin kodlanması, elde edilen bulguların 
tarihsel ve toplumsal açıdan yorumlanması ve son olarak literatürle karşılaştırılarak genel 
eğilimlerin ortaya konması aşamalarını içermektedir. 
Bu süreçte temel amaç, kadınların diplomasi alanındaki etkinliğini tarihsel belgeler üzerinden 
görünür kılmak ve toplumsal cinsiyet perspektifiyle tarihsel analizi bütünleştirerek kapsamlı bir 
değerlendirme yapmaktır. 
2.3. Etik Kurul Onayı 
Bu araştırmanın kavramsal çerçevesinin hazırlanması, veri toplama araçlarının uygulanması, 
verilerin toplanması, verilerin analizi ve yorumlanması aşamalarının tamamında etik kurallara 
uygun hareket edilmiştir. Karşılaşılacak tüm etik ihlallerde ANKAD Yayın Kurulu'nun hiçbir 
sorumluluğu bulunmamaktadır. Tüm sorumluluk yazarlara aittir. Bu çalışmanın ANKAD 
dışında herhangi bir akademik yayın ortamına değerlendirme için gönderilmemiş olduğunu 
taahhüt ederim. Yapılan bu çalışmada "Yükseköğretim Kurumları Bilimsel Araştırma ve Yayın 
Etiği Yönergesi" kapsamında uyulması belirtilen tüm kurallara uyulmuştur. Yönergenin ikinci 
bölümü olan "Bilimsel Araştırma ve Yayın Etiğine Aykırı Eylemler" başlığı altında belirtilen 



Dinçer, M. 9(4), 2025, 951-974. 

955 

eylemlerden hiçbiri gerçekleştirilmemiştir. Bu araştırmada kamuya açık bir kaynak olan Antik 
Yakın Doğu uygarlıklarına ait yazılı belgeler, arşiv kayıtları ve arkeolojik buluntular tahlil 
edilmiştir. Çalışma, doküman analizi tekniği kullanıldığı için etik kurul izni 
gerektirmemektedir. 
3. KADIN YÖNETİCİLER
Kadın yöneticiler, Eski Çağ’da devletin idari, hukuki, ekonomik ve dini yapıları içinde önemli 
roller üstlenmiştir. Kent yönetimi, vergi tahsilatı ve toprak düzenlemeleri gibi işlevleri yerine 
getirmiş, bazı durumlarda mahkemelerde yargılama yetkisine sahip olmuştur. Merkezi otorite 
ile müzakerelerde bulunarak siyasi varlıklarını korumuş, askeri ittifakların oluşturulmasına 
katkıda bulunmuş ve stratejik karar alma süreçlerinde yer almıştır. Ekonomik alanda, ticaret 
yollarının denetimi, üretimin organizasyonu ve devlet gelirlerinin yönetimi gibi görevler 
üstlenmişlerdir. Hukuki yetkileri kapsamında yasal düzenlemelerin uygulanmasını sağlamış, 
yönetimde belirleyici bir konumda bulunmuşlardır. Dini otoriteleri sayesinde tapınakların 
yönetimini üstlenmiş, dini ritüellerin düzenlenmesinde ve devletin resmi törenlerinde yer alarak 
siyasi meşruiyetlerini pekiştirmişlerdir (Galford, 2007: 56).  
Sahip oldukları yetkiler, toplumların siyasi ve kültürel yapısına bağlı olarak değişiklik gösterse 
de, kadın yöneticiler devlet işleyişinde yalnızca sembolik figürler değil, doğrudan karar alma 
süreçlerine katılan ve yönetimin sürekliliğinde belirleyici olan aktörler olmuştur. 
Eski Çağ’da kadın yöneticilerin en erken örneklerinden biri Meryt-Neith ve Kubaba olarak öne 
çıkmaktadır. Meryt-Neith, MÖ 3. binyılda, Mısır'ın Birinci Hanedanlık Dönemi'nde yaşamış ve 
kraliyet yetkilerini kullanmış bir kadın yöneticidir. Mezarına ve adının resmî kayıtlara 
geçirilmesine dayanarak, Mısır tarihinde yönetim gücüne sahip ilk kadın figürlerden biri olduğu 
kabul edilmektedir (Galford, 2007: 56). Ancak, firavun unvanı taşıyıp taşımadığı konusunda 
belirsizlik devam etmektedir. 
Kubaba ise, MÖ 2500 civarında, Mezopotamya’da Sümer şehir devleti Kiş’in hükümdarı olmuş 
ve Sümer Krallar Listesi’nde adı geçen tek kadın olarak kayıtlara geçmiştir. Kubaba’nın, erkek 
egemen yönetim sisteminde tek başına iktidar sahibi olması, onu Mezopotamya tarihindeki ilk 
bağımsız kadın hükümdar olarak öne çıkarmaktadır (Stol, 2016: 462; Glassner, 2004: 39).  
Kadın yöneticilere dair kayıtlar, Ön Asya'da Asur Ticaret Kolonileri Çağı’na kadar 
uzanmaktadır. Bu kadınların yalnızca eş ya da prenses olarak değil, doğrudan yönetici olarak 
etkin roller üstlendikleri anlaşılmaktadır (Darga, 2020: 88). Lawazantiya gibi kent 
devletlerinde, bu dönemde kadınların siyasi otorite üstlendiklerini gösteren uygulamalar 
mevcuttur. Örneğin, Lawazantiya’da, kocası Azu’nun ölümü üzerine geçici olarak yönetimi 
devraldığı düşünülen bir kadın yöneticiden bahsedilmektedir (CCT 4 19c). Benzer şekilde, Eski 
Anadolu’daki diğer kentlerde de kadın yöneticilere rastlanmaktadır. Kaneš, Ališar, henüz yeri 
tespit edilemeyen Wahšušana ve Timelkia gibi şehirlerde, siyasi yetkiye sahip kadınlar önemli 
roller üstlenmişlerdir. Bu kadınlar, “büyük kadın” (rubātum) unvanını taşımış ve yalnızca 
kralların eşleri ya da Hititlerde görülen “ana kraliçe” (Tawananna) unvanına sahip olmaktan 
öte, bazı durumlarda bağımsız kent yöneticileri olarak görev yapmışlardır (Ünal, 2014: 96; 
Darga, 2020: 84; Seçer Fidan, 2018: 26). Kaniš-Karum’un II. kat belgeleri, Asurlu tüccar 
Pušuken’in usulsüzlük ve vergi kaçakçılığı nedeniyle Kaniš’in rubātumu tarafından birden fazla 
kez gözaltına aldırıldığını gösterir. Aynı kraliçe, çevredeki şehir-devleti yöneticilerine de haber 
gönderip Asurlu tüccarların ülkeye kaçak mal sokma riskine dikkat çekmiş, komşuları önlem 
almaya çağırmıştır. Belgeler, dönemin diğer merkezlerinde de rubātumların özellikle ticaret 
alanında etkili olduklarını ortaya koyar (Darga, 2020: 86; Memiş,1994: 279) 



Dinçer, M. 9(4), 2025, 951-974. 

956 

Hatshepsut, MÖ 1473 ile 1458 yılları arasında Mısır siyasetinin kalbinde yer edinmiş ve 
kendisini firavun olarak kabul ettirmiştir. Bir kraliçe olarak değil, bir kral gibi hüküm 
sürmüştür. Kraliyet ismi Maatkare’dir, ancak tarihte daha çok Hatshepsut olarak tanınır. 
Hatshepsut, I. Thutmose ile eşi Ahmose’un en büyük kızıdır. Mısır geleneğine uygun olarak, 
üvey kardeşi II. Thutmose ile evlenmiş ve bu birliktelikten Neferure adında bir kızı olmuştur. 
Hatshepsut, Güçlü (Horus Wosretkaw), Altın Horus (Netjeret-khau), İki Hanım (Wadjet-
renput), Ra’nın Düzenini Yaşatan (Re Maatkare), “Kralın Büyük Eşi”, “Kralın Kızı”, ve 
“Kralın Kardeşi” unvanlarını taşımıştır. II. Thutmose’un ayrıca İsis adında bir kadından da oğlu 
vardır ve II. Thutmose beklenmedik bir şekilde öldüğünde, genç III. Thutmose firavun 
olmuştur. İsis, naiplik rolü için yeterince yüksek bir statüde kabul edilmemiş olmalı ki, bu rolü 
kraliyet mensubu Hatshepsut üstlenmiştir (Roehrig, Dreyfus, & Keller, 2005: 3). Antik 
Mısır’da, Hatshepsut’un naiplik dönemine dair bir yazıtta şu ifadeler yer almaktadır: 
“Oğul [II. Thutmose], İki Ülke’nin kralı olarak yerine geçti. [III. Thutmose], kendisini 
doğuranın tahtında hüküm sürdü. Kız kardeşi, Tanrı’nın eşi Hatshepsut, ülkeyi yönetti ve İki 
Ülke onun tarafından yönetildi. Onun için çalışmalar yapıldı ve Mısır başını eğdi.” (Aktaran: 
Middleton, 2023, s. 8; Tyldesley, 1998, s.99). 
Bu yazıt, Hatshepsut’un üvey oğlu III. Thutmose’un erken döneminde, onun naipliğini ve ülke 
yönetimindeki etkin rolünü vurgulamaktadır. Deir el-Bahri’deki tapınağında bulunan yazıtlar 
ise I. Thutmose’un gerçekten onu varisi olarak seçtiğini iddia etmektedir: 
“Majesteleri onların önünde şöyle dedi: “Bu benim kızım, Khnemet-Amon Hatshepsut, ki o 
yaşıyor. [Onu] [ ] tayin ettim; o benim tahtımdaki halefimdir, kesinlikle benim harikulade 
tahtıma oturacak olan odur. Sarayın her yerinde insanlara hükmeden odur; sizi 
yönetecek olan odur; onun sözünü ilan edeceksiniz, onun emrine itaat edeceksiniz. Ona saygı 
gösteren kişi yaşayacak, onun yüceliğine iftira atan kişi ölecek. Her kim onun 
yüceliğinin adını oybirliğiyle ilan ederse, tıpkı Horus’un adıyla (yani benim adımla) 
olduğu gibi hemen kraliyet odasına girecektir. Çünkü sen ilahisin, bir tanrının kızısın, 
uğruna tanrıların bile savaştığı kişisin; onlar, tanrıların efendisi olan babasının 
buyruğuna göre her gün seni korumak için güçlerini kullanırlar.” (Aktaran: Middleton, 
2023, s.83). 
Deir el-Bahri’deki bu metin, muhtemelen Hatshepsut’un firavun olarak meşruiyet iddialarını 
güçlendirmek için tipik bir uygulamaydı. Hatshepsut’un hükümdarlığı sırasında en gurur 
duyduğu ve güçlü bir şekilde vurguladığı konulardan biri, III. Thutmose ile ortak yönetiminin 
dokuzuncu yılı civarında veya öncesinde güneydeki Punt ülkesine düzenlediği başarılı seferdir. 
Mısır’ın Punt ile daha önceki dönemlerde de zaman zaman temas kurduğu bilinmektedir. 
Hatshepsut’tan bin yıl önce bile bazı firavunlar oraya gemiler göndermiştir ve Punt, altın, fildişi 
ve mür gibi Mısır’da nadir bulunan değerli lüks ürünlerin kaynağı olarak tanınmıştır. Bu sefer, 
Deir el-Bahri tapınağındaki Punt portikosu olarak bilinen kabartmalarda kaydedilmiştir (Ikram, 
2010: 98). 
Hatshepsut, tanrılarla uyumlu bir ilişki sürdürmek ve hem dindarlığını hem de otoritesini 
göstermek amacıyla tapınaklar inşa etmiş ve mevcut yapıları onarmıştır. Ayrıca, dış seferler 
düzenleyerek uzak bölgelerden egzotik zenginlikler elde etmiş ve farklı halkların saygısını 
kazanmıştır. Onun kalıcı mirasının en önemli eserlerinden biri, Deir el-Bahri’de yer alan ve 
“kutsalların kutsalı” anlamına gelen Djeser-djeseru adlı görkemli anıtsal tapınaktır. Mısır sanat 
ve mimarisinde gelenek büyük önem taşımakla birlikte, Deir el-Bahri’deki bu yapı, alışılmış 
prototiplerin tekrarı yerine özgün ve yenilikçi bir tasarıma sahiptir. Her ne kadar Mentuhotep 
II’nin aynı bölgedeki tapınağından esinlenilmiş olsa da, Hatshepsut’un tapınağı kendine özgü 
bir karakter taşımaktadır. Hatshepsut’un, tapınağın tasarım sürecinde uzman mimarlarla yakın 



Dinçer, M. 9(4), 2025, 951-974. 

957 

iş birliği içinde çalışarak, bu muhteşem yapının mimari ve sanatsal özelliklerine kendi 
vizyonunu yansıttığı düşünülmektedir (Arnold, 2005: 135). 
Hatshepsut’un hükümdarlığı döneminde Mısır, büyük ölçüde barış ortamında bulunuyordu. Bu 
barış, krallığın refahını artırmış ve ülke genelinde kapsamlı inşaat projelerine kaynak 
ayrılmasını sağlamıştır. Aynı dönemde Nubia ile yapılan ticarette de bir artış yaşanmış, altın ve 
fildişi gibi değerli ürünler özel mezar tasvirlerinde yer almaya başlamıştır. Kuzeyde ise 
Lübnan’a yönelik kereste ticareti için seferler düzenlenmiştir (Thomas, 2003: 87). Keftiu 
(Minoan-Girit) delegasyonlarının tasvirleri, özellikle Senenmut’un mezarındaki sahnelerde, 
Ege ve Girit ile olan temasları yansıtmaktadır. Bu bağlantılara dair en dikkat çekici kanıtlardan 
biri ise, Nil Deltası’ndaki Tell el-Daba’daki F Sarayı’nda keşfedilen Minos freskleridir. Bu 
freskler, yalnızca Minos dünyasına ait temaları değil, aynı zamanda Minos tarzında uygulanan 
sanatsal teknikleri de gözler önüne sermektedir (Bietak, 2005: 75). 
Firavun Hatshepsut, MÖ 1458 yılında, hükümdarlığının 22. yılında yaşamını yitirmiştir. Ancak 
ölümünden yaklaşık yirmi yıl sonra, birileri onun yeryüzündeki tüm izlerini silmeye çalışmıştır. 
Heykelleri kaidelerinden indirilerek parçalanmış, tapınak duvarlarındaki tasvirleri titizlikle 
kazınarak yok edilmiştir (Galford, 2007: 14; Dorman, 2005: 88).  
Orta Krallık dönemine ait bir diğer kadın hükümdar ise Sobeknefru’dur. Memphis’teki kraliyet 
nekropolünden elde edilen resmi firavun listesinde adı geçen Sobeknefru, 12. Hanedanlık 
Firavunu Amenemhat IV’ün kız kardeşi ya da üvey kız kardeşi olarak bilinmektedir. 
Amenemhat IV’ün erkek bir varis bırakmadan ölmesi üzerine tahta geçerek hanedanlığın 
devamını sağlamış ve yaklaşık dört yıl boyunca hüküm sürmüştür. Ancak, onun ölümüyle 
birlikte hanedanlık sona ermiştir (Galford, 2007: 56). 
4. SİYASİ EVLİLİKLER
Eski Çağ’da siyasi evlilikler, devletler arası diplomaside güç dengelerini koruma, stratejik 
çıkarları pekiştirme ve ittifaklar kurma aracı olarak önemli bir rol oynamıştır. Bu evlilikler, 
yalnızca ticari ve kültürel etkileşimleri teşvik etmekle kalmamış, aynı zamanda sınır 
anlaşmazlıkları, ortak tehditler ve ekonomik rekabet gibi unsurların çözümünde de etkili 
olmuştur. Soy ve hanedanlık bağları üzerinden ilişkileri daha kalıcı hale getiren siyasi evlilikler, 
toplumsal barış ve istikrarın korunmasında bir araç olarak kullanılmış; bölgesel güvenlik 
stratejileri ve askeri işbirliklerinde de kritik bir rol oynamıştır. Dolayısıyla, Eski Çağ’da siyasi 
evlilikler, hem diplomasi hem de güç dengelerinin şekillenmesinde vazgeçilmez bir strateji 
olarak tarih sahnesinde yerini almıştır. 
Saana Svärd, Eski Yakın Doğu’da toplumsal cinsiyet ve kadınların siyasal, idari ve toplumsal 
yapılar içindeki konumları üzerine yaptığı çalışmalarıyla tanınmaktadır. Svärd (2015) Neo-
Asur belgeleri üzerine yaptığı analizlerde, kadınların eylem gücünü açık ve örtük olmak üzere 
ikiye ayırmaktadır. Açık eylem gücüne sahip kadınlar, doğrudan harekete geçerek toplumsal 
yapılar içinde aktif roller üstlenirken, örtük eylem gücüne sahip olanlar, görünürde hareket 
etmeyen ancak sosyal yapılar içinde belirleyici roller oynayan bireyler olarak 
değerlendirilmektedir Svärd’in bu çerçevesi, siyasi evlilikler yoluyla hanedanlar arası 
ilişkilerde yer alan kadınların kazandığı statü ve etkilerinin değişkenliği açısından da önemli 
bir teorik temel sunmaktadır. Söz konusu kadınlar, kimi zaman diplomatik yazışmalara 
katılarak ve siyasi süreçlerde doğrudan rol alarak açık eylem gücü sergilemiş, kimi zaman ise 
yalnızca hanedanlar arası ittifakların sembolik temsilcisi olarak örtük bir etkiye sahip 
olmuştur.  
Svärd’in kadınların siyasi yapılar içindeki konumuna ilişkin bu yaklaşımı, Mezopotamya’nın 
farklı bölgelerinde yürütülen arkeolojik çalışmalarla da desteklenmektedir. Özellikle Mari 
Krallığı gibi güçlü siyasi ve idari yapıya sahip kent devletlerinde, kadınların yönetim 



Dinçer, M. 9(4), 2025, 951-974. 

958 

süreçlerindeki rollerine dair önemli bulgular elde edilmiştir. 1920’lerin sonlarında Fransız 
arkeologlar tarafından keşfedilen Mari, yalnızca siyasal ve ekonomik yapısıyla değil, aynı 
zamanda toplumsal organizasyonu ve yöneticileriyle de Mezopotamya tarihinin önemli 
merkezlerinden biri olarak değerlendirilmektedir. 
Bugün Irak-Suriye sınırının kuzeyinde, Fırat Nehri’nin sağ kıyısında yer alan Mari’nin 
kökenleri MÖ 4. binyıla uzanmakta olup, özellikle MÖ 3. binyılda bölgedeki siyasi dengeleri 
şekillendiren bir merkez konumuna gelmiştir (Albayrak, Öz Kiriş & Erol, 2021, s. 886). MÖ 
18. yüzyılda, krallık en tanınmış hükümdarlarından biri olan Zimri-Lim döneminde büyük bir
siyasi güç kazanmıştır. Hammurabi’nin çağdaşı olan Zimri-Lim’in, geleneksel olarak babası
Yahdun-Lim’in ardından tahta geçtiği kabul edilse de bazı araştırmacılar, onun Yahdun-Lim’in
değil, kardeşi Hadni-Addu’nun oğlu olabileceğini öne sürmektedir. Sürgünde geçen gençlik
yıllarında kabile çatışmalarından etkilenen Zimri-Lim, Halep’te sığınmacı olarak yaşamış,
ardından gaspçı Yasmah-Addu’yu mağlup ederek Mari tahtını ele geçirmiştir (Sasson, 1998:
454; Yıldırım, 2018: 204).
Hükümdarlık dönemi, Mari’nin Batı Sami-Amorili ve Doğu Sami-Akad kültürlerinin kesişim 
noktasında yer alması nedeniyle siyasi çalkantılarla geçmiştir. Zimri-Lim, geniş bir diplomat 
ve casus ağı oluşturarak, vasallara, askeri komutanlara ve elçilere dayanan bir yönetim tarzıyla 
bu çalkantılarla baş etmeye çalışmıştır. Ancak Hammurabi’nin Babil’i güçlendirme hedefi, 
Mari’yi stratejik bir tehdit haline getirmiş ve sonunda Hammurabi tarafından fethedilmesine 
yol açmıştır. Bu zaferin ardından Mari, Hammurabi’nin egemenliğine boyun eğmiştir (Sasson, 
1998: 459). 
Mari Krallığı’nın önde gelen figürlerinden biri olan Kraliçe Šibtu, Yamhad Kralı Yarim-Lim’in 
kızı ve Mari Kralı Zimri-Lim’in eşidir (Rosenstiehl & Heintz, 1972: 14). Kraliçe Šibtu, Halep 
kökenli bir soylu olarak siyasi ve manevi alanda önemli bir nüfuz kazanmıştır. Šibtu, yalnızca 
kraliçelik unvanıyla değil, aynı zamanda saray yönetimindeki etkin rolüyle ve siyasi karar alma 
süreçlerindeki danışmanlığıyla da dikkat çekmiştir. Onun bu etkisi, Zimri-Lim ile yaptığı 
yazışmalarda açıkça görülmektedir (Yıldırım, 2018: 209). Bu mektuplar, Šibtu’nun yalnızca bir 
eş değil, aynı zamanda kralın zor zamanlarında güvenebileceği bir müttefik olduğunu ortaya 
koyar (Sasson, 1998: 456; Çelik & Kılıç, 2022: 345). A.R.M. X/6’da, Kraliçe Šibtu’nun 
“efendisi” [a-na be-li-ia] Zimri-Lim’e gönderdiği bir mektup yer almakta olup, mektupta 
Annunitum Tanrıçası’nın assinnusu İlihasnaya’dan gelen bir mesaj iletilmektedir. Metnin 
anlamı kaybolan bir kısmından sonra (ll. 6/b-2’/a), kral için bir kurtuluş kehaneti yer almakta 
(ll. 3’-8’) ve ardından ilginç bir kehanet doğrulama yöntemi belirtilmektedir (Heintz, 1971: 
529). 
Kraliçe Šibtu, yalnızca kralın yetkisiyle hareket eden bir figür değil, aynı zamanda bağımsız 
sorumlulukları olan bir yöneticiydi. Özellikle kült yönetimi ve sarayın kadın personelinin 
denetimi alanlarında sürekli bir yetki sahibiydi. Kralın başkentten uzak olduğu durumlarda, 
onun yetkilerini devralarak merkezi otoriteyi temsil etmekteydi. Šibtu, kraliçe olarak Zimri-
Lim’e sadık bir müttefik, danışman ve tanrılarla ilişkiyi sağlayan bir aracı olarak öne çıkarken; 
saray kadınları ise stratejik evlilikler ve siyasi ittifaklar yoluyla krallığın güç yapısına katkıda 
bulunmuşlardır (Sasson, 1998: 456). Šibtu ve saray kadınlarının hem yönetimde hem de dini 
hayatın şekillenmesindeki katkıları, Mari’nin sosyal ve politik dinamiklerine ayna tutmaktadır. 
Kraliçe Šibtu’nun adı, Mari Sarayı arşivlerinde korunan kadınlar arasındaki yazışmalarda da 
sıklıkla geçmektedir. Bu yazışmalarda kendisinin ilahi ifadelerle öne çıktığı veya kehanetlerin 
sonuçlarının ulaştırıldığı aracı kişi olarak rol aldığı görülmektedir. Örneğin, ARM X/II, 11. 16-
17’de geçen 'efendim ilahi kelama uygun hareket etsin' ifadesi, onun kehanet işlevinde bir rol 
üstlenmiş olabileceğini düşündürmektedir (Rosenstiehl & Heintz, 1972: 14). Šibtu’nun, 
tanrılarla kral arasında bir aracı rolü üstlenmesi, onun sarayın dini liderlerinden biri olarak kabul 



Dinçer, M. 9(4), 2025, 951-974. 

959 

edildiğini göstermektedir (Sasson, 1998: 456). Bu konumu, Šibtu’nun saray hiyerarşisinde 
sıradan bir figürden fazlası olduğunu, hem dini hem de sosyal anlamda belirleyici bir pozisyonu 
olduğunu ve saygı gördüğünü ortaya koymaktadır. 
Zimri-Lim’in krallığını güçlendirmek için izlediği stratejilerden biri de çocuklarını vassal ya 
da müttefik kralların saraylarına eş olarak göndermek olmuştur. Örneğin, kızı Inib-Šarri, 
Aslakkâ Kralı İbal-Addu ile; Kirûm ve Simatum, İlanšura Kralı Haya-Sumu ile; Inib-Šina, 
Bakhdi-Lim ile; Tišpatum, Šuna’dan İli-İštar ile; Ibbatum ise Andariq sarayında yükselen 
bir figür olan Khimdiya ile evlendirilmiştir. Bunun yanında, Zimri-Lim’in bir başka kızı 
Eristi-Aya, Sippar’daki Šamaš ve Aya tapınağına nadītum rahibesi olarak atanmıştır (Kılıç 
& Duymuş, 2009: 165-166). Yeni belgelerdeki kayıtlar, Bahlatum, Haliyatum ve 
Hamadum'un da Zimri-Lim’in kızları arasında yer alabileceğini düşündürmektedir (Batto, 
1974: 279; Sasson, 1984: 113). Ayrıca, Zimri-Lim’in iki kız kardeşi vassal Haya-
Sumu ile evlendirilmiş, bu evliliklerden biri kişisel bir trajediyle sonuçlanmıştır 
(Sasson, 1998: 456). Zimri-Lim’in, çocuklarını stratejik ittifaklar oluşturmak amacıyla 
evlendirdiği açıktır. Šibtu gibi yetkin bir eşe sahip olması, saraydaki karmaşık meselelerin 
üstesinden gelmesinde Zimri-Lim için önemli bir destek sağlamıştır. 
Siyasi evliliklerin yalnızca diplomatik ilişkileri pekiştirmekle kalmayıp, taht üzerindeki 
meşruiyet arayışlarında da önemli bir araç olarak kullanıldığı Eski Babil Dönemi’nden bir 
diğer dikkat çekici örnek ise Karana hükümdarı Asqur-Addu’nun ailesine aittir. Asqur-Addu, 
Qattara bölgesindeki kontrolünü genişleterek bu bölgeyi yeniden birleştirmiş ve yönetimini 
güvendiği kişilerden biri olan Aqba-Hammu’ya devretmiştir. Ancak tarihi kayıtlara göre, 
Aqba-Hammu daha sonra Karana tahtını gasp etmiş ve Asqur-Addu’nun kızı Iltani ile 
evlenmiştir (Eidem, 1989: 67). Bu evliliğin, tahtı ele geçirmesinden önce mi yoksa sonrasında 
mı gerçekleştiği kesin olarak bilinmemekle birlikte, taht üzerindeki meşruiyetini 
güçlendirmeye yönelik bir strateji olabileceği düşünülmektedir. 
Aqba-Hammu’nun bu evlilik aracılığıyla kraliyet ailesiyle bağ kurması, yalnızca onun 
konumunu sağlamlaştırmakla kalmamış, aynı zamanda Iltani’ye de yönetimde önemli bir rol 
kazandırmıştır. Nitekim, Iltani’ye yazılmış ve onun tarafından gönderilmiş çok sayıda 
mektubun günümüze ulaşmış olması, onun yönetim ve toplumsal işlerde aktif rol oynadığını 
göstermektedir. Bu yazışmalarda, hizmetçilerin transferi, kaynak yönetimi gibi idari konuların 
yanı sıra üst düzey yetkililerle yapılan görüşmelere dair detaylar yer almaktadır. Örneğin, 
Karana hanedanından ve muhtemelen Iltani’nin kardeşi olan Napsuna-Addu gibi önemli 
yetkililerle düzenli yazışmalar gerçekleştirdiği görülmektedir (Eidem, 1989: 70; Dalley, 1977: 
155). 
Iltani’nin faaliyetleri, Zimri-Lim’in ana eşi Šibtu’nun görevleriyle büyük benzerlikler 
göstermektedir. Belgeler, Iltani’nin Karana’nın eski kralından miras kalmış olabilecek 
toprakları yönettiğini ortaya koymaktadır. Özellikle Badrum ve Yagibatum bölgelerindeki 
araziler ona tahsis edilmiştir. Ancak hasat yapmak ve işçi toplamak gibi konularda kocasının 
iznine ihtiyaç duyması, patriarkal bir yönetim sisteminin varlığına işaret etmektedir. Buna 
rağmen, Yagibatum’da tutuklanan kişilerin mülklerinin Iltani’ye devredilmesi, onun 
kaynaklar ve personel üzerinde kayda değer bir etkiye sahip olduğunu göstermektedir. 
Ayrıca, harman yerindeki faaliyetler ve tekstil endüstrisinden kazanç sağladığına dair 
olasılıklar belirtilmiş olsa da, bu konuda kesin kanıtlara ulaşılamamıştır (Sasson, 1980: 
455). Iltani, yalnızca dünyevi yönetimde değil, aynı zamanda dini ve kültürel faaliyetlerde 
de önemli bir rol üstlenmiştir. Festivallerin hazırlanması ve ritüellerin yönetimindeki 
etkinliği, onun yüksek bir statüye sahip olduğunu ve idari yeteneklerinin dini 
sorumluluklarla birleştiğini göstermektedir (Sasson, 1980: 457; Eidem, 1989: 78).  



Dinçer, M. 9(4), 2025, 951-974. 

960 

Mari Krallığı’nın etkisi zamanla azalırken, diplomasi ve güç mücadelesi Kuzey Suriye’deki 
diğer bölgelere taşınmıştır. Bu süreçte, Mitanni Krallığı yükselen bir güç olarak ortaya çıkmış 
ve bölgesel dengeleri değiştirmiştir.  
Mitanni Krallığı ile Mısır arasındaki diplomatik ilişkiler, bölgenin güç dengelerini şekillendiren 
önemli bir unsur olmuştur. Bu ilişkiler, evlilik ittifakları yoluyla tesis edilmiş ve her iki devletin 
siyasi ve kültürel bağlarını güçlendirmiştir. Her ne kadar Kraliçe Šibtu ya da Iltani gibi 
doğrudan siyasi süreçlere katılan ve açık eylem gücüne sahip kadın figürler bu dönemde 
belirgin şekilde öne çıkmasa da, hanedan üyesi birçok kadının siyasi evlilikler yoluyla örtük bir 
etkiye sahip olduğu anlaşılmaktadır. Bu evlilikler, özellikle bölgesel güç dengelerinin 
korunması ve devletler arası ittifakların pekiştirilmesi açısından kritik bir rol oynamıştır. 
Mitanni Kralı Šauššatar’ın ölümünün ardından tahta çıkan oğlu I. Artatama, Mısır ile ilişkileri 
geliştirmek için adımlar atmıştır. Mısır Firavunu II. Amenophis (MÖ 1438-1412) ile bir ittifak 
kurmaya yönelik girişimlerde bulunmuş, ancak bu çabalar IV. Thutmose’un (MÖ 1400-1390) 
tahta çıkışıyla resmiyet kazanmıştır. I. Artatama, kızını (adı bilinmemektedir) IV. Thutmose ile 
evlendirerek diplomatik bağ kurmayı başarmış ve bu evlilik, Mitanni-Mısır ilişkilerinin ilk 
somut adımı olmuştur (Wegner, 2023: 9; Bryce, 2003:105; Yılmaz & Ay Arçın, 2020: 78). 
Artatama’nın ardından tahta geçen oğlu II. Šuttarna, babasının diplomatik stratejisini devam 
ettirmiştir. Kızlarından biri olan Kelu-Ḫepa’yı, Mısır Firavunu III. Amenhotep’e (MÖ 1390-
1352) ikinci eş olarak vermiştir. Bu evlilik, iki devlet arasında daha sıkı bağlar kurulmasına 
olanak sağlamıştır. Aynı dönemde, II. Šuttarna’nın bir başka kızı olan Gilukhipa, III. 
Amenhotep’in haremine dahil edilmiştir (Yıldırım, 2017: 154). Daha sonraki kaynaklar, 
Gilukhipa’nın oğlu olabilecek bir firavun olarak adı geçen Akhenaten döneminde, “Kraliçe 
Kiya” unvanıyla tanındığını belirtmektedir. Bu durum, Mitanni kökenli kadınların Mısır 
hanedanı üzerindeki etkisini açıkça ortaya koymaktadır (Wegner, 2023: 8; Kak, 2007: 637). 
Šuttarna’nın ölümünden sonra tahta geçen oğlu II. Tušratta, Mitanni’nin diplomatik politikasını 
devam ettirmiştir (Yıldırım, 2017: 153). Tušratta, kızı Tadu-Heba’yı Mısır Firavunu III. 
Amenhotep ile evlendirmiştir. Bu evliliği belgeleyen Mitanni mektubu, yaklaşık 500 satırdan 
oluşmaktadır ve Tušratta’nın Amenhotep, Akhenaten ve Kraliçe Tiye’ye hitaben yazdığı on bir 
mektup (EA 17–21, 23–24, 26–29) ile hediyelerin detaylı envanterlerini (EA 22, 25) 
içermektedir. Bu evlilikle ilgili müzakereler birkaç yıl sürmüş ve prensesin Mısır’a varışıyla 
sonuçlanmıştır (Wegner, 2023: 9; Dassow, 2022: 470; Kak, 2007: 637). 
Amenhotep, bu evlilikten kısa bir süre sonra yaşamını yitirerek yerini oğlu Akhenaten’e 
bırakmıştır. Akhenaten’in annesi Tiye’nin, Mitannili bir soylu olan Yuya’nın kızı olduğu 
bilinmektedir. Akhenaten’in eşi Nefertiti’nin ise Tiye’nin kardeşi Ay’ın kızı olduğu kabul 
edilmektedir. Bu evlilikler, Mısır’ın 18. Hanedanı’nın kısmen Mitanni kökenli bir soy 
taşımasına neden olmuştur (Freewalt, 2018: 34; Kak, 2007: 637). 
Mitanni prenseslerinin Mısır üzerindeki etkisi yalnızca siyasi evliliklerle sınırlı kalmamış, aynı 
zamanda kültürel etkileşimlerde de belirgin bir rol oynamıştır. Özellikle Kraliçe Kiya’nın Mısır 
sarayındaki konumu, Mitanni-Mısır ittifakının bir başka boyutunu gözler önüne sermektedir. 
Mitanni kadınlarının bu süreçteki rolü, dönemin diplomatik ilişkilerinde kadınların belirleyici 
bir aktör olduğunu kanıtlamaktadır. 
Mitanni Krallığı’nın diplomatik ilişkilerde önemli bir araç olarak kadın üyelerinin evlilik 
stratejilerinden yararlanması, Mısır’la kurulan bağlar ve kraliyet ailesi üzerindeki etkilerinin 
öne çıkmasına olanak sağlamıştır. Ancak, bu dönemde Mitanni Krallığı bölgesel güçlerin artan 
baskıları ve iç karışıklıklarla mücadele etmek zorunda kalmıştır. MÖ 14. yüzyılın sonlarına 
doğru, Hitit İmparatorluğu’nun saldırıları ve Asur’un siyasi arenada yeniden yükselişi, 
Mitanni’nin zayıflamasını hızlandırmıştır.  



Dinçer, M. 9(4), 2025, 951-974. 

961 

Hitit hükümdarı Šuppiluliuma, Kuzey Suriye üzerindeki hâkimiyetini yeniden kazanmak 
amacıyla Mitanni Krallığı’na karşı bir dizi askeri sefer düzenlemiştir. İlk seferinde Mitanni 
Kralı Tušratta tarafından mağlup edilen Šuppiluliuma, bir yıl sonra yeniden saldırıya geçerek 
Mitannilerin başkenti Waššukani’yi kuşatmış ve ele geçirmiştir. Bu gelişmeler üzerine Tušratta, 
ülkesini terk etmek zorunda kalmış, ancak kaçtığı yerde oğullarından biri tarafından suikasta 
uğrayarak hayatını kaybetmiştir. Tušratta’nın öldürülmesi, Mitanni Krallığı’nda bir otorite 
boşluğu yaratmış ve taht mücadelesine neden olmuştur (Dassow, 2022: 501). 
Bu karışıklık ortamında, Šuppiluliuma, Tušratta’nın oğullarından biri olan Keli-Teššub’u 
destekleme kararı almıştır. Šuppiluliuma’nın desteğiyle Keli-Teššub, Ḫatti’ye sığınmıştır. Hitit 
hükümdarı, Keli-Teššub’un sadakatini güvence altına almak amacıyla onunla bir anlaşma 
yapmış ve ardından siyasi bağlarını güçlendirmek adına onu kızlarından biriyle evlendirmiştir. 
Daha sonra, Šuppiluliuma, Keli-Teššub’u Mittani kralı olarak atamış ve ona Šattiwaza unvanını 
vermiştir. Aynı zamanda, ona eş olarak verdiği kızı Mittani’nin kraliçesi olarak tayin edilmiştir 
(CTH 51: §7). Bu süreçte, Hitit Büyük Kralı ile Šattiwaza arasında bir bağlılık antlaşması 
imzalanmış ve bu anlaşma sonucunda Mittani Krallığı, Hitit etkisi altına girmiştir (Dassow, 
2022: 501; Yıldırım, 2017: 161). 
MÖ 14. yüzyılın ortalarında, bugünkü Lübnan’ın kuzey kıyı bölgesinde Amurru olarak bilinen 
siyasi bir oluşum ortaya çıkmıştır. Aslen Mısır Firavunu’nun küçük vassalı olan bu Suriye 
Krallığı Šuppiluliuma döneminde Hitit Devleti’ne boyun eğmiştir (Goetze, 1969: 529; 
Devecchi, 2012: 46). 

Ancak, tarihi kayıtlar, bu tür evliliklerin her zaman istendiği gibi siyasi istikrarı garanti 
etmediğini göstermektedir. Bu evlilik sürecinde, prensesin kocasına karşı ciddi bir suç işlediği 
belirtilmiş ve bunun sonucunda bir boşanma gerçekleşmiştir. Kaynaklar, Ammistamru’nun 
Bentešina ve Hititli Prenses Gassulawiya’nın kızını tamamen reddettiğini ifade etmektedir. 
Boşanmanın ardından, Amurrulu prensesin utanç içinde ülkesine geri döndüğü kaydedilmiştir 
(Bryce, 2005: 311). 
Bu olay, Hitit İmparatorluğu’nun vassalları arasındaki dengeleri koruma çabalarını ve siyasi 
evliliklerin her zaman beklenen sonuçları doğurmadığını açıkça ortaya koymaktadır. Benzer 
şekilde, hanedanlar arası evlilik girişimleri zaman zaman yalnızca bölgesel ilişkilerde 
değil, büyük güçler arasındaki diplomaside de ciddi krizlere yol açmıştır. Hitit-Mısır 
ilişkilerinde kadın figürün diplomatik süreçlerde oynayabileceği stratejik rolün çarpıcı bir 
örneği, II. Muršili’nin yıllıklarında aktarılan ve literatürde “Daḫamunzu Olayı” olarak bilinen 
hadisedir. Kargamıš kuşatması sırasında, Mısır Kraliçesi Daḫamunzu (Ankhesenamun), 
kocasının ölümü üzerine Hitit kralı I. Šuppiluliuma’ya olağan dışı bir mektup göndermiştir. 

Ülkenin kralı Bentešina, Kinza/Kadeş Savaşı’nın ardından II. Mutavalli tarafından görevden 
alınmıştır. Bentešina’nın yerine, Amurru’nun eski kraliyet hanedanıyla ilişkisi belirsizliğini 
koruyan, Šapili geçmiştir.  Bentešina Ḫatti’ye götürülmüş, sürgündeyken Orta Anadolu’daki 
soydaşı Hapkis’in başkentine yerleştirilmiş, III. Ḫattušili’nin koruması altına alınmış ve onun 
kızı Gassulawiya ile evlendirilmiştir. Bentešina burada, Muvattalli’nin oğlu Urhi-Teššup’u 
(III. Muršili) tahttan indirip kendisini büyük kral ilan eden Ḫattušili’yi destekleyen grubun bir 
parçası olmuştur. Bunun karşılığında Bentešina kendi tahtına yeniden oturtulmuştur. Bu 
düzenleme mevcut antlaşmayla kalmamış, iki kraliyet hanedanı arasında karşılıklı evlilik 
anlaşmalarıyla mühürlenmiştir (Lebrun, 1992 30; Beckman, 1996: 95).
Hitit Devleti, Mısır ve Suriye politikaları doğrultusunda, vassallarıyla olan ilişkilerini hem 
antlaşmalar hem de siyasi evlilikler yoluyla güçlendirmiştir. Bu bağlamda, Bentešina’nın Hitit 
hanedanına bağlanmasının ardından, Ugarit Kralı Ammistamru’nun, Amurru Kralı 
Bentešina’nın kızıyla evlenmesi, Hitit hanedanının vassallarıyla kan bağı kurmasını sağlamış 
ve Ugarit’i dolaylı olarak Hitit hanedanıyla akrabalık ilişkisine dahil etmiştir.



Dinçer, M. 9(4), 2025, 951-974. 

962 

Kraliçe, tahtta oturacak bir erkek varisi olmadığını, kendi tebaasından biriyle evlenmek 
istemediğini belirtmiş ve Šuppiluliuma’dan oğullarından birini kendisine eş olarak 
göndermesini talep etmiştir (Bryce, 2003: 179; Güterbock, 1956: 94). 
Bu girişim, klasik anlamda bir hanedanlar arası evlilikten farklı olarak, Mısır kraliyet ailesinin 
doğrudan bir Hitit prensiyle birleşmesini ve böylece iki devlet arasında benzeri görülmemiş bir 
siyasi bağ kurulmasını öngörüyordu. Šuppiluliuma, talebin gerçekliğini teyit etmek üzere 
başodacısı Hattušaziti’yi Mısır’a göndermiş, gelen cevabın samimiyetine kanaat getirdikten 
sonra oğlu Zannanza’yı bu evlilik için Mısır’a yollamıştır (Güterbock, 1956: 97). 
Ancak Zannanza, Mısır’a varmadan bir suikast sonucu hayatını kaybetmiştir. Bu durum, 
yalnızca evlilik planının başarısızlığa uğramasına değil, iki devlet arasında diplomatik 
ilişkilerin tamamen bozulmasına yol açmıştır. Olayın ayrıntıları tam olarak bilinmese de, 
Šuppiluliuma’nın bu ölümden Mısır tarafını sorumlu tuttuğu ve ardından Mısır’a karşı askeri 
harekât başlattığı anlaşılmaktadır (Güterbock, 1956: 108). 
Daḫamunzu Olayı, siyasi evliliklerin diplomatik araç olarak kullanımında yüksek risk 
barındırdığını gösterir. Evlilik ittifakı, potansiyel olarak Hitit-Mısır ilişkilerini köklü biçimde 
değiştirebilecek bir stratejik hamle iken, girişimin başarısız olması iki taraf arasında kalıcı 
düşmanlığa zemin hazırlamıştır. Bu vaka, hanedanlar arası evliliklerin yalnızca ittifak 
pekiştiren bir unsur değil, aynı zamanda başarısızlık durumunda ciddi siyasi krizleri 
tetikleyebilecek kırılgan bir diplomatik araç olduğunu ortaya koyar (Hagenbuchner, 1989: 304-
309; Murnane, 1990: 27). 
Daḫamunzu Olayı, siyasi evliliklerin her zaman öngörülen sonuçları doğurmadığını ve başarısız 
girişimlerin iki devlet arasında kalıcı krizlere yol açabileceğini göstermiştir. Bununla birlikte, 
Hitit krallarının diplomatik evliliklerden bütünüyle vazgeçmediği görülmektedir. Nitekim III. 
Ḫattušili’nin yönetim anlayışı, bu tür ittifakların risklerini bilmesine rağmen, hanedan 
üyelerinin evlilik yoluyla uluslararası ilişkilerde stratejik biçimde konumlandırılması esasına 
dayanan bir politika izlemiştir.  
Amurru Krallığı ile gerçekleştirilen çifte evlilikler, bu politikanın önemli bir örneğini oluşturur. 
Bu çerçevede, Ḫattušili’nin çocuklarından bir olan Nerikkaili, Amurru Kralı olan Bentešina’nın 
kızıyla evlenirken; kızı Gassulawiya da evlilik yoluyla Amurru hanedanına mensup olmuştur. 
Bunun yanı sıra, Babil Krallığı ile de benzer bir diplomatik ilişki geliştirilmiştir. Ḫattušili’nin 
oğlu Tudḫaliya, Babil Kralı II. Kadašman-Enlil’in kızlarından biriyle evlenmiş ve bu prenses, 
dumu.sal gal (Büyük Prenses) unvanını almıştır. Ayrıca, Ḫattušili’nin kızlarından ikisi Mısır 
Firavunu II. Ramses’le evlenmesi için verilmiş; bir diğer kızı Kilušepa ise Išuwa’nın vasal 
kralıyla evlilik bağı kurmuştur. Tudḫaliya’nın hükümdarlığı sırasında, Ḫattušili’nin bir başka 
kızı da Amurru Kralı Šaušgamuwa ile evlendirilmiştir. Bu tür evlilikler, özellikle III. 
Ḫattušili’nin Hitit tahtındaki konumunu güçlendirmek için önemli bir strateji olmuştur. Zira, 
tahttan indirilmiş kral Urḫi-Teššup’un tahtı geri kazanma çabaları ve bu uğurda yabancı 
devletlerden destek arayışı, Ḫattušili’nin uluslararası meşruiyetini pekiştirme ihtiyacını 
artırmıştır. Ḫattušili, bu diplomatik evlilikler aracılığıyla Aššur, Babil ve Mısır kralları gibi 
önemli siyasi muhatapları, Ḫatti’nin meşru kralının kendisi olduğuna ve tüm diplomatik 
ilişkilerin doğrudan kendisiyle yürütülmesi gerektiğine ikna etmeyi amaçlamıştır. Böylece, bu 
siyasi evlilikler, Ḫattušili’nin taht üzerindeki otoritesini pekiştirmek ve uluslararası alanda 
kabul görmesini sağlamak açısından kilit bir araç olmuştur (Bryce, 2005: 268; Kitchen, 1982: 
83).  
Bunların dışında, Seha Nehri Ülkesi’nin kralı olarak tanınan Masturi, Muršili’nin kız kardeşiyle 
evlenerek Muršili’nin kayınbiraderi olmuş ve Seha Nehri Ülkesi’ne kral olarak atanmıştır 
(Bryce, 2005: 254; Seçer Fidan, 2018: 29). Hititlerin önemli bir müttefiki olarak batıdaki 



Dinçer, M. 9(4), 2025, 951-974. 

963 

merkezi bölgelerde, en azından Mira sınırında faaliyet gösterdiği bilinen Mašḫuiluwa da 
Muršili’nin kız kardeşiyle evlenmiştir (Weeden, 2019: 583). 
Yakın Doğu coğrafyasında MÖ 2000 ile MÖ 1200 yılları arasındaki siyasi evliliklerin tamamını 
kapsamlı bir şekilde ele almak, döneme ait kaynakların sınırlılığı ve çalışmamızın belirlediği 
kapsam nedeniyle mümkün olmamıştır. Bu bağlamda, bu bölümde yalnızca mevcut kaynaklarla 
doğrulanabilen ve çalışmamızın sınırlarına uygun olan belirli örneklere yer verilmiştir. Siyasi 
evliliklerin, dönemin diplomatik ilişkilerindeki rolüne dair genel bir perspektif sunmayı 
amaçlayan bu seçki, aynı zamanda kadınların diplomasideki etkili rolüne de ışık tutmaktadır.  
5. KRALİÇELER VE KRALİYET AİLE ÜYESİ KADINLAR
Kraliçeler ve kraliyet ailesi üyesi kadınlar, ne bağımsız kent devletlerinde tek başına hüküm 
süren kadın yöneticilerle ne de yalnızca hanedanlar arası ittifakları pekiştirmek amacıyla 
yapılan evliliklerle saraya giren prenseslerle özdeşleştirilebilir. Onların meşruiyetinin ve 
nüfuzunun kaynağı, doğrudan hanedanın merkezindeki konumlarıdır. Bu konum, onlara 
yalnızca törensel temsil yetkisi değil; diplomasi, iç siyaset ve dini-idari alanlarda süreklilik arz 
eden bir etki sahası kazandırmıştır. Saray hiyerarşisinin en üst halkalarından birinde yer alan 
bu kadınlar, kraliyet iradesinin hem mekânsal hem de toplumsal düzlemde vücut bulmasında 
vazgeçilmez aracılar olarak işlev görmüşlerdir. 
MÖ 2000-1200 yılları arasındaki Antik Yakın Doğu’da, kraliçeler ve kraliyet ailesi üyesi 
kadınlar, devlet yönetiminde çeşitli alanlarda etkin roller üstlenmiştir. Diplomatik ilişkilerde 
siyasi ittifakların kurulmasına ve korunmasına katkıda bulunmuş, resmi yazışmalarda yer alarak 
dış politikada etkili olmuştur. Yönetim süreçlerinde yetki sahibi olmuş, mahkemelerde 
bağımsız bir taraf olarak bulunmuş ve kamu yönetimiyle ilgili karar alma mekanizmalarında 
rol oynamıştır. Tapınaklarla yakın ilişkiler içinde bulunarak dini ritüellerin yönetimine katılmış 
ve kamusal törenlerde yer almıştır. Ekonomik faaliyetlerde toprak tahsisi, ticaret ve kamu 
harcamalarının yönlendirilmesi gibi konularda söz sahibi olmuş, devlet gelirlerinin idaresine 
katkıda bulunmuştur. Çeşitli siyasi ve toplumsal düzenlemelerde etkili olarak otoritesini 
pekiştirmiştir. Tüm bu görevleriyle, sadece temsilî değil, doğrudan yönetim süreçlerine dahil 
olan figürler arasında yer almıştır. Dolayısıyla, kraliçeler ve kraliyet ailesi üyesi kadınlar, 
diplomasi, yönetim, hukuk, din ve ekonomi gibi alanlarda devletin işleyişinde aktif rol 
oynayarak siyasi yapı içinde önemli bir konuma sahip olmuşlardır. 
Kraliyet kadınları, saray bürokrasisinin ayrılmaz bir parçası olarak hem iç hem de dış 
politikanın şekillenmesinde önemli roller üstlenmiştir. Yukarıda da değinildiği üzere, Zimri-
Lim’in sarayında Kraliçe Šibtu ile birlikte birçok kadın, sarayın politik ve sosyal işleyişinde 
stratejik roller üstlenmiştir. Saray kadınları, siyasi ittifakların kurulmasında ve diplomatik 
ilişkilerin sürdürülmesinde etkili olmuş, Mari’nin diplomatik ilişkilerinin güçlenmesine katkıda 
bulunmuştur. Mari’deki ikinci eşler, taşra saraylarında “baş eş” olarak görevlendirilmiştir. 
Örneğin, Damhurasi’nin Terqa’da, Yataraya’nın ise başka bir taşra merkezinde bu rolü 
üstlendiği düşünülmektedir. Hâya-Sûmû, İbâl-Addu gibi müttefik kralların eşleri de yaşadıkları 
şehirlerde idari sorumluluklar üstlenmiş ve yerel yönetimde etkin rol oynamıştır. Örneğin, 
Kirûm’un Ilansûrâ’da “belediye başkanlığı” (hazannûtum) görevini üstlendiği belgelenmiştir 
(Batto, 1974: 279-280; Çelik & Kılıç, 2022: 346). 
Zimri-Lim ile akrabalık ilişkisi tartışmalı olan Rabbé kökenli prenses Addu-dûri ve kız kardeşi 
Inibsina, yalnızca aile içindeki yüksek statülerini değil, aynı zamanda siyasi süreçlerdeki 
etkilerini de korumuşlardır (Durand, 1994: 80). Addu-dûri, hem kült yönetiminde hem de saray 
idaresinde kilit bir figür olarak öne çıkmıştır (Sasson, 1984: 112). Hatta bazı hipotezlere göre, 
Kraliçe Šibtu’nun ölümünün ardından Mari Kraliçesi olarak atanmıştır. Bu kadınlar, kraliyet 
ailesinin yalnızca iç işleyişinde değil, aynı zamanda diplomatik yazışmalarda sembolik roller 
üstlenerek siyasi bağlılıkların metaforik temsilleri haline gelmişlerdir. ‘Akrabalık’ kavramı, bu 



Dinçer, M. 9(4), 2025, 951-974. 

964 

yazışmalarda siyasi ittifakları ifade eden stratejik bir araç olarak kullanılmıştır (Batto, 1974: 
280; Sasson, 1984: 113). 
Bağımsız bir kent yöneticisi olmamasına rağmen, Hitit İmparatorluğu’nun diplomatik 
ilişkilerinde merkezi bir rol oynayan Puduḫepa’nın uluslararası arenadaki etkisini gösteren çok 
sayıda kaynak bulunmaktadır. İlk kez III. Ḫattušili’nin eşi olarak tanınan Puduḫepa, Amanos 
Dağları’nın doğusunda, İslahiye Ovası’nda yer aldığı düşünülen Lawazantiya’da, Ištar 
tanrıçasının rahibi Pentipšarri’nin kızı olarak dünyaya gelmiştir. (Ünal, 2014: 29; Bryce, 2005: 
250). Lawazantiya, o dönemde Kizzuwatna sınırları içinde yer aldığından, Puduḫepa doğuştan 
Hurri kökenlidir (Moore, 2018: 140).  
Puduḫepa ve Ḫattušili’nin tanışması, Ḫattušili’nin kendi geçmiş eylemlerini anlattığı 
Ḫattušili’nin Özrü (CTH 81) adlı Hitit belgesinde kaydedilmiştir (Moore, 2018:87). Kadeş 
Savaşı sonrasında, zafer kazanan Ḫattušili (kralın kardeşi), dönüş yolunda Kizzuwatna 
bölgesinden geçerken Lawazantiya şehrini ziyaret etmiş, burada Puduḫepa ile tanışmıştır. 
Anlatıya göre, Ištar, Ḫattušili’ye rüyasında Puduḫepa ile evlenmesini buyurmuştur (Moore, 
2018: 47). Ḫattušili, Ištar’ın bu isteğini yerine getirerek Puduḫepa ile evlenmiştir. 
Puduḫepa, Ḫattušili ile olan evliliğinde yalnızca sadık bir eş olmakla kalmamış, aynı zamanda 
Hitit İmparatorluğu’nun siyasi geleceğini şekillendirmede etkili bir figür haline gelmiştir. Bazı 
araştırmacılar, Ḫattušili’nin tahta çıkış sürecinde onun yönlendirmesinin belirleyici olduğunu 
ve bu sürecin yalnızca kralın iradesiyle değil, Puduḫepa’nın siyasi etkisiyle de şekillendiğini 
öne sürmektedir. Üstelik onun etkisi yalnızca hükümdarlık değişimiyle sınırlı kalmamış, 
imparatorluğun genel politikaları üzerinde de belirleyici olmuştur. Hatta bazı yorumlara göre, 
uzun vadede bu nüfuz, imparatorluğun nihai çöküşüne katkıda bulunmuş olabilir (Middleton, 
2023: 87). Puduḫepa, III. Ḫattušili ile evliliğinin ardından kraliçe unvanını almış ve devlet 
yönetiminde geniş yetkilerle donatılmıştır. Siyasi ve idari mekanizmalarda etkin bir rol 
oynayarak özellikle uluslararası diplomasi alanında bağımsız yazışmalar yürütmüştür. Hititlerin 
resmi dili Hititçe ve dönemin diplomasi dili Akadca olarak kaleme alınan bu yazışmalar, 
Boğazköy-Ḫattuša’daki devlet arşivlerinde muhafaza edilmiştir. Ayrıca, memleketi 
Kizzuwatna bölgesindeki tabletleri toplayarak Ḫattuša’da kapsamlı bir kütüphane oluşturmuş 
ve Hurrice yazılmış bu metinlerin Hititçeye çevrilerek arşivlenmesini sağlamıştır. Bunun yanı 
sıra, Hititlerin çok tanrılı ve din merkezli toplumsal yapısı içinde önemli dini reformlara 
öncülük etmiş, bu doğrultuda çeşitli uygulamaların standartlaştırılmasına katkıda bulunmuştur 
(Ünal, 2014: 105).  
MÖ 1259/1258 yıllarında, Kadeş Savaşı’nın ardından Hitit İmparatorluğu ile Mısır arasında bir 
barış antlaşması imzalanmıştır. Antlaşma metinleri, Hitit başkenti Ḫattuša’da kil tabletler 
üzerine, Mısır’da ise Karnak Tapınağı’nın duvarlarına kazınarak muhafaza edilmiştir. Mısır 
versiyonunda antlaşmanın bir yüzünün Kral Ḫattušili, diğer yüzünün ise “büyük kraliçe” ve 
“Kizzuwatna’nın kızı” unvanlarıyla anılan Puduḫepa tarafından mühürlendiği belirtilmektedir 
(Alp & Erkut, 2002: 5-6; Moore, 2018: 103). Puduḫepa’nın, yalnızca bu antlaşmada değil, farklı 
diplomatik belgelerde de mührünün bulunması, onun uluslararası alandaki yüksek statüsünü ve 
diplomatik süreçlerdeki etkin rolünü ortaya koymaktadır. 
Puduḫepa, II. Ramses ile doğrudan yazışmalar yaparak kızlarından birinin firavunla evliliğini 
müzakere etmiştir. Genellikle erkeklerin egemen olduğu “krallar kardeşliği” diplomasisinde bir 
kadının bu denli etkin bir rol üstlenmesi dikkat çekicidir. Yazışmalarında, Puduḫepa kendisini 
son derece özgüvenli bir şekilde ifade etmiş ve II. Ramses’e eşit bir statüde hitap etmiştir. 
Özellikle, firavunun prensesin gönderilmesindeki gecikmeye yönelik şikayetini dile getirdiği 
kısa bir mektubuna yanıt olarak kaleme aldığı metinde, onun kendinden emin tavrı açıkça 
görülmektedir (Vigo, 2016: 335; Middleton, 2023: 91). 



Dinçer, M. 9(4), 2025, 951-974. 

965 

Söz konusu yazışmalarda adı geçen Ḫattušili’nin kızı Maat-Hor-Neferure, MÖ 1245 yılında II. 
Ramses ile evlenmiştir. Bu evlilik, iki devlet arasındaki diplomatik ilişkileri güçlendirme amacı 
taşımaktadır. Maat-Hor-Neferure, Mısır’da “Büyük Kraliçe” unvanını alarak kraliçe olarak 
tanınmıştır. Ancak, bu evlilikten doğan çocukların Mısır tahtı üzerinde hak iddia edip 
edemeyeceği konusunda belirsizlikler bulunmaktadır. Maat-Hor-Neferure’nin genç yaşta 
hayatını kaybettiği ve ardından II. Ramses’in başka bir Hitit prensesiyle evlendiği 
kaydedilmiştir (Bryce, 2005: 283). 
Hitit Kraliçesi Puduḫepa, Firavun II. Ramses ve eşi Kraliçe Nefertari ile düzenli yazışmalar 
yapmıştır. Bu yazışmalarda, Puduḫepa ve II. Ramses birbirlerine “kardeşim” ve “kız kardeşim” 
şeklinde hitap etmişlerdir. Benzer şekilde, Nefertari de Puduḫepa’ya “kız kardeşim” diye 
seslenmiştir (Masalcı Şahin, 2017: 136). Puduḫepa’nın Nefertari’ye yazdığı mektuplardan biri 
günümüze ulaşmamış olsa da, Nefertari’nin yanıtı korunmuştur. Bu yanıtta, Nefertari 
Puduḫepa’ya sağlık dileklerinde bulunmuş ve aralarındaki dostane ilişkileri vurgulamıştır 
(Moore, 2018: 54). 
Puduḫepa’nın statüsünü gösteren önemli kanıtlardan biri, Kayseri’nin yaklaşık 50 km 
güneyinde yer alan Fraktin Kaya Kabartması’dır. Bu kabartmada, Puduḫepa ve Ḫattušili, benzer 
boyutlarda ve yan yana ibadet ederken tasvir edilmiştir. Hiyeroglif yazıtta, Puduḫepa “büyük 
kraliçe, Kizzuwatna’nın kızı, tanrının sevgilisi” olarak tanımlanmıştır. Bu tasvir, onun 
kocasıyla eşit bir konuma sahip olduğunu açıkça göstermektedir (Moore, 2018: 103). Ayrıca, 
Puduḫepa, Hititlerin dini yaşamında önemli reformlar gerçekleştirmiştir. Hurri ve Hitit dinleri 
arasında senkretizmi teşvik ederek, benzer özelliklere sahip tanrı ve tanrıçaları gruplandırmış 
ve bazılarını birbirleriyle özdeşleştirmiştir. Örneğin, dualarında tanrıça Hepat’ı Hititlerin 
Arinna Güneş Tanrıçası ile, Nerik’in Fırtına Tanrısı’nı ise Ḫattušili’nin yeniden inşa ettiği 
şehrin tanrısal oğlu ile özdeşleştirmiştir (Singer, 2002: 8). 
MÖ 1237 civarında III. Ḫattušili’nin ölümünün ardından, Kraliçe Puduḫepa, oğlu IV. 
Tuthaliya’nın hükümdarlığı döneminde de (MÖ 1237–1209) etkisini sürdürmüştür. Bu etkinin 
bir göstergesi, bazı kraliyet mühürlerinde Puduḫepa’nın oğluyla birlikte yer almasıdır. IV. 
Tuthaliya’nın saltanatının başlarında, Puduḫepa, Ugaritli bir kişiye ait bir gemiye kasten zarar 
verilmesiyle ilgili davada yargıç olarak görev yapmış ve mağdura tazminat ödenmesine karar 
vermiştir. Bu karar, Ugarit kralına yazdığı bir mektupla bildirilmiş olup, mektupta Puduḫepa 
hem kendi mührünü kullanmış hem de “Benim Güneşim” unvanını kullanarak kralın tam 
yetkisiyle hareket ettiğini göstermiştir (Middleton, 2023: 94).  
Puduḫepa, patriarkal bir toplumun en üst kademesinde büyük güç ve nüfuz sahibi olmuştur; 
Hitit İmparatorluğu’nun büyük rakibi Mısır da dâhil olmak üzere Doğu Akdeniz’de saygı 
görmüştür. Otoritesinin bir kısmı kocasının konumuna dayanmış olmakla birlikte, 
etkinliklerinin büyük bir kısmı kendi kişiliği ve girişimlerinden kaynaklanmıştır. Sadece bir 
kraliyet eşi olarak değil, bağımsız bir figür olarak da hareket etmiştir. Bu özellikleriyle 
Puduḫepa, Hitit siyasi sisteminde önemli bir yer tutmuştur. Onun konumunu anlamak, Hitit 
krallığında kadınların siyasi ve diplomatik rollerini kurumsal temelleriyle ele almayı 
gerektirmektedir. Bu bağlamda, Puduḫepa’nın da taşıdığı Tawananna unvanı, Eski Anadolu 
siyasal yapısında kadınların konumunu anlamak açısından merkezi bir öneme sahiptir. 
Boğazköy metinlerinde hem “kraliçe” anlamında bir unvan olarak hem de özel ad olarak geçen 
SAL Tawananna- terimi, en erken olarak I. Hattuşili’nin Yıllıkları’nın giriş kısmında karşımıza 
çıkmıştır. Burada hükümdar, kendisini “Tawananna’nın kardeşinin oğlu” (SA SAL Tawananna 
DUMU SE9-9U) olarak tanıtarak taht üzerindeki meşruiyetini bu akrabalık bağından 
türetmiştir. Bu ifade, Hitit öncesi Anadolu’da ana soyluluk ya da matrilineal miras sisteminin 
varlığına ilişkin tartışmalarda kritik bir delil olarak değerlendirilmiştir (Beckman, 1978: 513). 
Bazı araştırmalar, Hitit öncesi yerli hanedanlarda kral (Tabarna) ile kız kardeşi (Tawananna) 



Dinçer, M. 9(4), 2025, 951-974. 

966 

arasında kardeş-eş evliliklerinin bulunduğunu ileri sürmüştür (Cengiz, 2021, s. 54). Bu 
dönemde Tawananna doğrudan siyasi yetkiye sahip olmamıştır; ancak başrahibe olarak dini 
törenlerde görev almış ve bazı kraliyet gelirlerini yönetmiştir. Hititler Orta Anadolu’ya 
yerleştiklerinde bu sistemi benimsemişler, ancak ensest konusundaki kendi anlayışlarına göre 
uyarlamışlardır. Böylece Tawananna ile Tabarna kardeş olarak kalmış, fakat evlilik bağı 
kaldırılmış; Tawananna unvanı kralın kızı olan yeğene geçmiş, Tawananna’nın oğulları ise taht 
üzerinde ikincil bir hak iddia etmiştir (Beckman, 1978: 513). 
Tawananna yalnızca sembolik bir kraliçe unvanı değil, aynı zamanda dini ve törensel işlevleri 
olan bir makam olarak varlığını sürdürmüştür. Eski Krallık’ta genellikle kralla birlikte ülkenin 
başrahibesi olarak görev yapmış, önemli kült gelirlerini yönetmiş ve dini ritüellerde merkezi 
bir rol üstlenmiştir. Tawananna ile Tabarna “kutsal çift” olarak ülkenin en yüksek dini 
temsilcileri konumunda olmuş ve bu durum halk ile kraliyet ailesi nezdinde eşit derecede saygı 
görmelerini sağlamıştır (Blasweiler, 2016: 4-5). Görev ömür boyu sürmüştür; bir kraliçe 
kocasından uzun yaşarsa unvanını gelinine ancak kendi ölümünde veya yargı kararıyla 
devretmiştir. Bu durum, yeni kraliçelerin bir süre “gölge kraliçe” konumunda kalmasına yol 
açmıştır. Bazı dualarda, dul kalan Tawananna’nın da aynı otoriteyle ülkeyi yönetmeye devam 
ettiği özellikle vurgulanmıştır (Seçer Fidan, 2018: 26;Blasweiler, 2016: 4-5). 
Ortaköy (Šapinuwa) mektuplarının önemli bir bölümü Büyük Kral ve Kraliçe’ye yazılmıştır; 
bu, şehirde kraliyet çiftinin birlikte iktidar kullandığını ve kraliçenin kendi yetki alanını icra 
ettiğini gösterir. Kayıtlara göre Šapinuwa, MÖ 14. yüzyılın başlarından itibaren Hitit devlet 
merkezi olarak işlev görmüş; Orta Hitit döneminde Tašmišarri (Tuthaliya III) ile Taduḫepa 
burada hüküm sürmüştür. Tuthaliya III’ün ölümünün ardından Taduḫepa, Tawananna 
unvanıyla Šuppiluliuma I ile birlikte yönetimi sürdürmüştür (Süel & Süel, 2011, s. 96-97). 
Siyasi ve diplomatik etki, yalnızca dini alandaki otoriteden değil, hanedan mirasındaki merkezi 
konumdan da kaynaklanmıştır. “Atalara sunu listeleri” incelendiğinde, adları geçen kadınların 
hemen hepsinin Tawananna olduğu anlaşılmıştır. Bu listeler, ölen Tabarna’lar ve 
Tawananna’lara sunulan ritüel adakları kaydetmiş; bu durum, Tawananna’nın ölümünden sonra 
bile hanedan kültünde önemli bir yer tuttuğunu göstermiştir (Blasweiler, 2016: 5). Nikalmati 
ve kızı Asmunikal’in mühürlerinde, Asmunikal’in soyu öncelikle annesi üzerinden 
belirtilmiştir; bu, Tawananna kan hattının siyasi meşruiyette belirleyici olabileceğine işaret 
etmiştir. Babil kralının kızı olup Šuppiluliuma I ile evlenerek Tawananna olan prensesin 
mühürlerinde ise unvanın kişisel adının yerine geçtiği görülmüştür; bu, unvanın diplomatik 
prestij unsuru olarak kullanılabileceğini göstermiştir (Cengiz, 2021, s. 58). 
Eski Krallık döneminde I. Hattuşili’nin iki ardışık Tawananna (kız kardeşi ve kızı) ile yaşadığı 
sorunlar, bu makamın siyasi gerilim potansiyelini açıkça ortaya koymuştur. Hattuşili, yabancı 
unsurları devlet yönetiminden uzaklaştırma politikasının bir parçası olarak KBo III 27 metninde 
mevcut Tawananna ve ailesini görevden almıştır. Bu hükmün, kurumun tamamen 
kaldırılmasından ziyade belirli bir Tawananna’ya yönelik siyasi bir tasfiye olduğu anlaşılmıştır. 
Ardından Telepinu Fermanı, kralın kızının kocasına taht üzerinde ikincil bir hak tanıyarak bu 
gerilimi yumuşatma amacını gütmüştür (Beckman, 1978: 513; Seçer Fidan, 2018: 26). 
Yeni Krallık’la birlikte, özellikle Hurri kültür etkisi altında, Tawananna unvanı yeniden önem 
kazanmış ve Güneş Tanrıçası Arinna’nın başrahibeliği görevini üstlenen kraliçeler bu unvanı 
ömür boyu taşımıştır. Kraliçe, kocası olan kraldan uzun yaşarsa, unvanını gelinine ancak 
ölümünde veya yargı kararıyla görevden alınması halinde devretmiştir. Bu süreklilik, 
Tawananna’nın yalnızca dini değil, aynı zamanda diplomatik ve protokol bağlamında da 
devletin en yüksek kadın temsilcisi olarak işlev gördüğünü göstermiştir (Beckman, 1978: 514). 
Dolayısıyla Tawananna, Hitit siyasi sistemi içinde hem dini otorite hem de hanedan içi 



Dinçer, M. 9(4), 2025, 951-974. 

967 

meşruiyetin önemli bir unsuru olarak yer almış; kimi dönemlerde taht kavgalarında ve 
diplomatik temaslarda etkili bir figür haline gelmiştir. 
6. GÜÇ SAHİBİ KADINLAR
Antik Yakın Doğu’da toplumsal cinsiyetin tarihsel gelişimi üzerine farklı görüşler öne 
sürülmüştür. Bazı yaklaşımlar, kadınların evrensel olarak baskı altında olduğu ve bunun 
patriarkal düzenin sürekliliğiyle açıklanabileceğini savunurken, diğerleri tarih öncesi ve erken 
tarih dönemlerinde matriyarkal yapıların varlığını öne sürmektedir. Ancak her iki görüş de tüm 
antik Yakın Doğu’yu tek tip bir patriarkal modelle değerlendirme eğilimindedir (Teppo, (2005: 
447). Oysa patriarkal sistemin yalnızca erkek egemenliğiyle açıklanması, yaş, sınıf, zaman ve 
mekân gibi değişkenleri göz ardı ederek, bölgedeki toplumsal cinsiyet dinamiklerinin 
çeşitliliğini görünmez kılmaktadır. 
Bu çeşitliliğin somut örneklerinden biri, Eski Babil dönemine tarihlenen Ur şehri 
belgelerinde görülebilir. Woolley ve ekibinin gerçekleştirdiği kazılar sırasında, “Paternoster 
Row” olarak adlandırılan ev komplekslerinden elde edilen belgeler, dönemin toplumsal 
yapısında kadınların rollerine dair önemli bilgiler sunmaktadır. Bu belgelere göre, kadınlar 
genellikle patriarkal bir sistemin etkisi altında yaşamış olsalar da, ticaret, diplomasi ve 
toplumsal hayatın çeşitli alanlarında bağımsız roller üstlenmiş istisnai figürler olarak 
dikkat çekmektedir (Woolley, 1955: 177). 
Eski Babil dönemine ait belgeler, kadınların ekonomik faaliyetlerde yer alma biçimlerinin 
farklılık gösterdiğini ortaya koymaktadır. Bu figürlerden biri, önde gelen bir iş adamı olan 
Imlikum’un eşi Nuttuptum’dur. Nuttuptum, çeşitli ticari işlemler gerçekleştirmiş olmakla 
birlikte, bu faaliyetleri genellikle kocasının yetkilendirmesiyle yürütmüştür. Örneğin, bir 
belgede onun, eşine ait mülklerle ilgili işlemler yaptığı kaydedilmiştir (U.16828, UET V 34). 
Benzer şekilde, dul bir kadın olan Alaia, oğlu Belieri ile birlikte bir mülk satışı 
gerçekleştirmiştir. Bu durum, kadınların ekonomik yaşamda tamamen bağımsız olmamakla 
birlikte, oğullarıyla iş birliği içinde ticari faaliyetlerde bulunabildiklerini göstermektedir 
(U.16286, UET V 150). Öte yandan, Sima-abaati ve Nanaiaremet gibi bazı kadınların, kendi 
adlarına ekonomik işlemler gerçekleştirdiği ve bu doğrultuda sırasıyla 3.5 ve 0.5 şekel gümüş 
borçlandıkları belgelerde kayıt altına alınmıştır (Diakonoff, 1986: 227). Mevcut verilere 
dayanarak, bu kadınların rahibe statüsüne sahip olabileceği veya belirli hukuki ve ekonomik 
ayrıcalıklara sahip bireyler olarak hareket ettiği öne sürülmektedir. 
Eski Babil toplumunda kadınlar, ticari ve hukuki rollerin ötesinde, dini ve ekonomik otoriteyi 
bir araya getiren önemli figürler olarak da karşımıza çıkmaktadır. Bu bağlamda, Ay Tanrısı 
Nanna’nın yüksek rahibesi En-Anedu, hem dini hem de ekonomik faaliyetlerde belirleyici bir 
rol üstlenmiştir. Arkeolojik belgeler, En-Anedu’nun bir tapınak yetkilisine hurma bahçesi 
bağışladığını göstermekte olup, bu durum dini otoritenin ekonomik süreçler üzerindeki 
doğrudan etkisini ortaya koymaktadır (U.7836, UET V 272). Benzer şekilde, Nin.Dingir 
rahibesi Likiinu’nun mahkemede bağımsız bir taraf olarak yer alması, onun yalnızca dini bir 
figür olmakla kalmayıp hukuki süreçlerde de etkin bir rol üstlendiğini göstermektedir (U.16826, 
UET V 267). Öte yandan, Naramtum adlı bir kadının bir dava sürecinde tanıklık yaptığı 
bilinmektedir. Naramtum’un ya bağımsız bir rahibe ya da azat edilmiş bir kölenin kızı olduğu 
düşünülmekte olup, yargı süreçlerindeki varlığı onun toplumsal statüsüne dair önemli ipuçları 
sunmaktadır (U.16830, UET V 273) (Diakonoff, 1986: 227). Naditumlar, Eski Babil’de 
yalnızca dinî işlev görmemiş; ekonomide de belirleyici olmuştur. Sippar’dan tabletler, kentteki 
ekonomik faaliyetlerin yaklaşık %70’inin bu kadınlarca yürütüldüğünü göstermektedir (Kılıç 
& Duymuş, 2009, s. 166) . 
Bu örnekler, Eski Babil dönemi kadınlarının genellikle patriarkal bir düzene tabi olmakla 
birlikte, belirli koşullar altında kendi kararlarını alabildiklerini ve faaliyetlerini bağımsız bir 



Dinçer, M. 9(4), 2025, 951-974. 

968 

şekilde yürütebildiklerini göstermektedir. Nuttuptum, En-Anedu ve Likiinu gibi figürler, 
kadınların ticaret ve diplomasi gibi alanlarda etkin roller üstlenebildiğini ortaya koyarken; 
Sima-abaati, Naramtum ve Baburti-Sat gibi isimler, toplumun alt tabakalarında dahi kadınların 
kendi inisiyatifleriyle hareket edebildiğine işaret etmektedir. Bu kadınlar, Eski Babil’in sosyal 
ve ekonomik yapısının ayrılmaz bir parçasıdır. 
7. SONUÇ
Bu çalışmada, Eski Yakın Doğu diplomasisinde kadınların oynadığı merkezi roller, tarihsel 
belgeler ve diplomatik yazışmalar ışığında incelenmiş; siyasi ve diplomatik süreçlerde aktif rol 
üstlenen ve tarihsel bağlamda öne çıkan kadın figürlere odaklanılmıştır. 
Çalışmadan elde edilen bulgulara göre, siyasi evlilikler, dönemin diplomatik ilişkilerinin 
düzenlenmesinde sıklıkla başvurulan bir uygulama olmuştur. Kadınlar, bu siyasi evliliklerde 
genellikle bir araç olarak görülmüşlerdir. Ancak, kadınlar kendilerine biçilen misyonun ötesine 
geçerek, toplumları, devletleri ve uluslararası ilişkileri doğrudan ve etkili bir biçimde 
şekillendiren figürlere dönüşmüşlerdir. Barış antlaşmalarında temsil edilmiş ve diplomatik 
yazışmalar aracılığıyla devletler arası ilişkilerin güçlendirilmesine katkıda bulunmuşlardır. 
Erkek egemen bir dünyada, en az erkekler kadar etkin roller üstlendikleri gözlemlenmiştir. 
Özellikle Puduḫepa gibi figürlerin stratejik zekâsı, kadınların diplomasiye katkılarının 
sembolik değil, doğrudan ve etkili bir biçimde şekillendiğini göstermektedir. Puduḫepa’nın, 
Mısır ile yapılan Kadeş Antlaşması’ndaki etkin rolü, kadınların sadece temsilî değil, doğrudan 
karar alıcı konumda da yer aldığını göstermektedir. Aynı şekilde Mari arşivlerinde belgelenen 
kraliçelerin, devletlerarası iletişim ve ticari ilişkilerin sürdürülebilirliğinde oynadıkları aktif 
roller, kadınların diplomaside sahip olduğu geniş kapsamlı etkileri gözler önüne sermektedir. 
Bunun yanı sıra, Hatshepsut gibi devlet yönetimine kadar yükselmiş kadınların, iç ve dış 
politikadaki karar alma süreçlerine dahil olması, kadınların toplumsal ve siyasi normların 
ötesine geçtiğini göstermektedir.  
Araştırmanın bir diğer önemli bulgusu, kadınların yalnızca diplomatik bağlamda değil, aynı 
zamanda kültürel aracılar ve dini otoriteler olarak da işlev gördükleridir. Özellikle, tanrıçalara 
yapılan adaklar ve dini ritüeller aracılığıyla güçlendirilmiş diplomatik yazışmalar, kadınların 
politik otoriteyi dini sembollerle pekiştirdiğini ve böylece daha geniş bir etki alanı yarattığını 
ortaya koymaktadır. 
Sonuç olarak, Eski Yakın Doğu diplomasisinde kadınların rolleri, geleneksel toplumsal cinsiyet 
normlarının ötesine geçerek, uluslararası ilişkilerin şekillenmesinde aktif bir yer edinmiştir. Bu 
bulgular, tarihsel olarak kadınların görünürlüğünü artırmanın yanı sıra, diplomasi tarihine 
yönelik daha kapsayıcı ve çok boyutlu bir bakış açısına katkıda bulunmaktadır.  
KAYNAKÇA 
Albayrak, İ., Öz Kiriş, E., & Erol, H. (2021). Mari kraliyet belgelerinde su taşkınları ile 

baraj/bent yapımı ve tamiratına ilişkin kayıtlar. Ankara Üniversitesi Dil ve Tarih-
Coğrafya Fakültesi Dergisi, 61(2), 884–903. 

Alp, S., & Erkut, S. (2002). Hitit Kralı III.Hattušili ile Kraliçe Puduhepa’nın gümüş tablet 
üzerindeki mühürleri. TÜBA-AR Türkiye Bilimler Akademisi Arkeoloji Dergisi(5), 1-6. 

Arnold, D. (2005). The temple of Hatshepsut at Deir el-Bahri. C. H. Roehrig, R. Dreyfus ve C. 
A. Keller (Ed.), Hatshepsut: From queen to pharaoh içinde (ss. 135–146). New York:
Metropolitan Museum of Art.



Dinçer, M. 9(4), 2025, 951-974. 

969 

Bachofen, J. J. (1975). Das Mutterrecht: Eine Untersuchung über die Gynaikokratie der alten 
Welt nach ihrer religiösen und rechtlichen Natur. H.-J. Heinrichs (Ed.). Frankfurt am 
Main: Suhrkamp. 

Batto, B. F. (1974). Studies on women at Mari. The John Hopkins University Press. 
Beckman, G. (1996). Hittite diplomatic texts. H. A. Hoffner (Ed.). Scholars Press. 
Beckman, G. (1978). Review of The Tawananna in the Hittite Kingdom, by S. R. Bin-Nun. 

Journal of the American Oriental Society, 98(4), 513–514. 
Bietak, M. (2005). Egypt and the Aegean: Cultural convergence in a Thutmoside palace at 

Avaris. C. H. Roehrig, R. Dreyfus ve C. A. Keller (Ed.), Hatshepsut: From queen to 
pharaoh içinde (ss. 75–82). Metropolitan Museum of Art. 

Bryce, T. (2003). Letters of the great kings of the Ancient Near East: The royal correspondence 
of the Late Bronze Age. London ve New York: Routledge. 

Bryce, T. (2005). The kingdom of the Hittites. Oxford University Press. 
Blasweiler, J. (2016). The Bloodline of the Tawananna and the offering to the ancestors in the 

Kingdom of Hatti. Arnhem: Bronze Age. 
Butler, J. (1990). Gender trouble: Feminism and the subversion of identity. Routledge. 
Cengiz, T. (2021). Hitit Dönemi’nde Anadolu’da Tavananna olgusu. Arkeoloji ve Sanat, (167), 

53–62. 
Çelik, H., & Kılıç, Y. (2022). Eski Doğu toplumlarında harem ve hadımlık müessesesinin 

ortaya çıkışı ve işleyişi. Akademik Tarih ve Düşünce Dergisi, 9(2), 342–366. 
Dalley, S. (1977). Old Babylonian trade in textiles at Tell al Rimah. Iraq, 39(2), 155–168. 

https://doi.org/10.2307/4200062 
Darga, A. M. (2020). Anadolu’da kadın: On bin yıldır eş, anne, tüccar, kraliçe (E. Çaykara, 

yay. haz.; B. Kovulmaz, ed.; 4. bs.). Yapı Kredi Yayınları. 
Dassow, V. E. (2022). Mittani and its empire. K. Radner, N. Moeller ve D. T. Potts (Ed.), The 

Oxford History of the Ancient Near East: Volume III: From the Hyksos to the Late 
Second Millennium BC içinde (ss. 465–492). Oxford University Press. 

Devecchi, E. (2012). Aziru, servant of three masters? Altorientalische Forschungen, 39(1), 65–
85. 

Diakonoff, I. M. (1986). Women in Old Babylonia not under patriarchal authority. Journal of 
the Economic and Social History of the Orient, 29(3), 225–238. 

Dorman, P. F. (2005). The destruction of Hatshepsut’s memory: The proscription of 
Hatshepsut. C. H. Roehrig, R. Dreyfus ve C. A. Keller (Ed.), Hatshepsut: From queen 
to pharaoh içinde (ss. 267–269). Metropolitan Museum of Art. 

Dossin, G. (1949). Sibtu, reine de Mari. Actes du XXIe Congrès International des Orientalistes 
içinde (ss. 142–143). Paris: Imprimerie Nationale. 

Durand, J.-M. (1994). Les premières années du roi Zimrî-Lîm de Mari. Première partie. Mari, 
Annales de Recherches Interdisciplinaires, 7, 93–150. 

Eidem, J. (1989). Some remarks on the Iltani archive from Tell al Rimah. Iraq, 51(1), 67–76. 
https://doi.org/10.2307/4200296 

Engels, F. (2010). The origin of the family, private property and the state (M. Barrett, Giriş). 
Penguin Classics. 

https://doi.org/10.2307/4200062


Dinçer, M. 9(4), 2025, 951-974. 

970 

Etgü, Y. T. (2022). Tarihöncesi çağlardan Demir Çağına Eski Mezopotamya’da kadının 
üretimdeki rolünün sosyal yaşama etkisi. OANNES – Uluslararası Eskiçağ Tarihi 
Araştırmaları Dergisi, 4(1), 21–47. 

Freewalt, J. A. (2018). Ay and the Daপamunzu Affair (Master’s thesis). American Public 
University. ProQuest Dissertations & Theses Global. 

Galford, E. (2007). World history biographies: Hatshepsut: The girl who became a great 
pharaoh. National Geographic Children’s Books. 

Glassner, J.-J. (2004). Mesopotamian chronicles. B. R. Foster (Ed.). Society of Biblical 
Literature. 

Güterbock, H. G. (1956). The deeds of Suppiluliuma as told by his son, Muršili II (continued). 
Journal of Cuneiform Studies, 10(4), 89–123. 

Güterbock, H. G. (1956). The deeds of Suppiluliuma as told by his son, Muršili II (continued). 
Journal of Cuneiform Studies, 10(3), 54–134. 

Goetze, A. (1969). Treaty of Suppiluliumas and Aziras of Amurru. J. B. Pritchard (Ed.), Ancient 
Near Eastern Texts Relating to the Old Testament içinde (3. bs., ss. 529–530). Princeton 
University Press. 

Hagenbuchner, A. (Ed.). (1989). Die korrespondenz der Hethiter (2. Teil). Heidelberg: Carl 
Winter. 

Heintz, J.-G. (1971). Aux origines d’une expression biblique: umusu qerbu, in A.R.M., X/6, 
8’? Vetus Testamentum, 21(5), 528. https://doi.org/10.2307/1517073 

Ikram, S. (2010). Ancient Egypt: An introduction. Cambridge University Press. 
Kak, S. (2007). Akhenaten, Sūrya, and the Ṛigveda. G. C. Pande (Ed.), A golden chain of 

civilizations: Indic, Iranic, Semitic, and Hellenic up to c. 600 B.C. içinde (ss. 635–656). 
New Delhi: Centre for Studies in Civilizations. 

Karasar, N. (2005). Bilimsel araştırma yöntemi. Ankara: Nobel Yayıncılık. 
Kılıç, Y., & Duymuş, H. H. (2009). Eski Mezopotamya’da din kadınları (rahibeler). Türkiye 

Sosyal Araştırmalar Dergisi, 13(1), 159–178. 
Kitchen, K. A. (1982). Pharaoh triumphant: The life and times of Ramesses II. Aris & Phillips. 
Kuhrt, A. (1995). The ancient Near East c. 3000–330 BC (2 cilt). Routledge. 
Lebrun, R. (1992). Les traités hittites. J. Briend, R. Lebrun ve É. Puech (Ed.), Traités et 

serments dans le Proche-Orient ancien içinde (Supplément au Chier Évangile 81, ss. 
15–59). Paris: Impression Dumas. 

Lee, R. B. (1968). What hunters do for a living, or, how to make out on scarce resources. R. B. 
Lee ve I. DeVore (Ed.), Man the hunter içinde (ss. 30–48). Aldine Publishing Company. 

Liverani, M. (2013). The ancient Near East: History, society and economy. Routledge. 
Masalcı Şahin, G. (2017). Hitit yasalarında kadının yeri. Çeşm-i Cihan: Tarih Kültür ve Sanat 

Araştırmaları Dergisi E-Dergisi, 4(2), 134–143. 
Memiş, E. (1994). Hitit sarayında kraliçelerin rolü. Belleten, 58(222), 279–294. 
Middleton, G. D. (2023). Women in the ancient Mediterranean world: From the Palaeolithic 

to the Byzantines. Cambridge University Press. 



Dinçer, M. 9(4), 2025, 951-974. 

971 

Moore, M. (2018). Hittite queenship: Women and power in Late Bronze Age Anatolia 
(Yayımlanmamış Doktora Tezi). University of California, Los Angeles. ProQuest 
Dissertations Publishing. 

Morgan, L. H. (1877). Ancient society: Or, researches in the lines of human progress from 
savagery, through barbarism to civilization. Henry Holt and Company. 

Murnane, W. J. (1990). The road to Kadesh (2nd ed.). Chicago: University of Chicago Press. 
Ortner, S. B. (1974). Is female to male as nature is to culture? M. Z. Rosaldo ve L. Lamphere 

(Ed.), Woman, culture, and society içinde (ss. 68–87). Stanford University Press. 
Roehrig, C. H., Dreyfus, R. ve Keller, C. A. (Ed.). (2005). Hatshepsut: From Queen to Pharaoh. 

New York: The Metropolitan Museum of Art; New Haven: Yale University Press. 
Rosenstiehl, J.-M. ve Heintz, J.-G. (1972). De Sibtu, la reine de Mari, à Sambéthé, la Sibylle 

chaldéenne. Revue d’Histoire et de Philosophie Religieuses, 52(1), ss. 13–15. 
Roth, A. M. (2005). Hatshepsut’s mortuary temple at Deir el-Bahri: Architecture as political 

statement. C. H. Roehrig, R. Dreyfus ve C. A. Keller (Ed.), Hatshepsut: From queen to 
pharaoh içinde (ss. 147–157). Metropolitan Museum of Art. 

Sasson, J. M. (1980). Review: The Old Babylonian Tablets from Al-Rimah. Journal of the 
American Oriental Society, 100(4), 453–460. 

Sasson, J. M. (1984). Thoughts of Zimri-Lim. The Biblical Archaeologist, 47(2), 110–120. 
Sasson, J. M. (1998). The king and I: A Mari king in changing perceptions. Journal of the 

American Oriental Society, 118(4), 453–470. 
Seçer Fidan, S. (2018). Yazılı belgeler ışığında Hitit kadınları. Arkeoloji ve Sanat, (157), 25–

42. 
Singer, I. (2002). Hittite prayers. Society of Biblical Literature. 
Stol, M. (2016). Women in the Ancient Near East (H. Richardson ve M. E. J. Richardson, Çev.). 

Boston ve Berlin: De Gruyter. 
Süel, A., & Süel, M. (2011). Başkent Şapinuva: Hitit dünyasındaki yeri ve önemi. In Ö. İpek 

(Yay. haz.), I. Çorum Kazı ve Araştırmalar Sempozyumu (02 Ekim 2010, Çorum) (ss. 
93–110). Çorum Valiliği İl Kültür ve Turizm Müdürlüğü. 

Svärd, S. (2015). Women and power in Neo-Assyrian Palaces. State Archives of Assyria 
Studies, Cilt 23. Helsinki: Neo-Assyrian Text Corpus Project. 

Teppo, S. (2005). Agency and the Neo-Assyrian women of the palace. S. Parpola ve R. M. 
Whiting (Ed.), Sex and gender in the ancient Near East: Proceedings of the 47th 
Rencontre Assyriologique Internationale, Helsinki, July 2–6, 2001 içinde (Cilt 1, ss. 
469–485). Helsinki: Neo-Assyrian Text Corpus Project. 

Thomas, S. (2003). Hatshepsut: The first woman pharaoh. Gareth Stevens Publishing. 
Turnbull, C. M. (1968). The importance of flux in two hunting societies. R. B. Lee ve I. DeVore 

(Ed.), Man the hunter içinde (ss. 132–137). Aldine Publishing Company. 
Tyldesley, J. (1998). Hatchepsut: The female pharaoh. Penguin Books. 
Ünal, A. (2014). Eskiçağ Anadolu toplumlarında kadın: Anayanlı bir Hitit Kraliçesi Puduḫepa 

ve zamanı. Çorum: Hitit Üniversitesi Yayınları. 



Dinçer, M. 9(4), 2025, 951-974. 

972 

Vigo, M. (2016). Sources for the study of the role of women in the Hittite administration. B. 
Lion ve C. Michel (Ed.), The Role of Women in Work and Society in the Ancient Near 
East içinde (ss. 328–353). Boston ve Berlin: Walter de Gruyter. 

Weeden, M. (2019). Hittite Empire. E. H. Cline (Ed.), The Oxford Handbook of the Bronze Age 
Aegean içinde (ss. 707–722). Oxford ve New York: Oxford University Press. 

Woodburn, J. (1968). Stability and flexibility in Hadza residential groupings. R. B. Lee ve I. 
DeVore (Ed.), Man the Hunter içinde (ss. 103–110). Chicago: Aldine Publishing 
Company. 

Woolley, L. (1955). Excavations at Ur: A Record of Twelve Years’ Work. Londra: Ernest Benn 
Limited. 

Yıldırım, N. (2018). Eski Mezopotamya’da kadınların diplomasideki rolü bağlamında Mari 
kraliçesi Šibtu’nun yazışmalarından örnekler. Archivum Anatolicum–Anadolu Arşivleri, 
12(2), 201–217. 

Yıldırım, N. (2017). Mitanni Kralı Tušratta’nın mektupları çerçevesinde diplomatik evlilikler 
üzerine bir değerlendirme. Archivum Anatolicum – Anadolu Arşivleri, 11(1), 151–168. 

Yılmaz, C., & Ay Arçın, Ş. (2020). Urusalimum ve Amarna mektuplarına göre devletlerarası 
ilişkilerdeki yeri. Cedrus, 8, 75–95. 



Dinçer, M. 9(4), 2025, 951-974. 

973 

Research Article 

The Political and Diplomatic Role of Women in the Ancient Near East 
(2000-1200 BCE) 

Antik Yakındoğu’da Kadınların Siyasi ve Diplomatik Rolü (MÖ 2000-1200) 
Mehtap DİNÇER 

EXTENDED ABSTRACT 

Introduction 
The role of women in diplomacy in the Ancient Near East has largely remained in the 
background in historical scholarship. Most studies argue that diplomatic processes during this 
period were dominated by male-centred structures. However, written records and 
archaeological findings reveal that the presence of women in this field is an undeniable reality 
(Stol, 2016: 683; Bryce, 2003: 223). Queens, princesses, and female envoys not only 
contributed to shaping diplomatic relations through interdynastic marriages but also directly 
participated in international correspondence, negotiated peace treaties, and served as political 
advisors to rulers (Batto, 1974: 278). Documents preserved in the archives of major civilisations 
such as the Hittites, Babylonians, Assyrians, and Egyptians provide significant evidence that 
women played active and decisive roles in interstate relations (Beckman, 1996: 129; Bryce, 
2003: 223; Dossin, 1949: 142). 
Methods 
This study provides a detailed analysis of the roles played by women in Ancient Near Eastern 
diplomacy, drawing upon historical documents and archaeological findings. While primarily 
focusing on the role of queens and princesses in political negotiations, it also examines the 
responsibilities undertaken by women in diplomatic correspondence and treaty processes. The 
presence of women in the diplomatic sphere of the Ancient Near East suggests that gender roles 
were more flexible and dynamic than traditionally assumed. 
The primary sources of this study include the Hittite diplomatic documents preserved in the 
Boğazköy archives, the Mari tablets, the Amarna letters, and the inscriptions of the Karnak 
Temple in Egypt. Additionally, cuneiform texts from Mesopotamia and Anatolia, palace 
archives, and treaty documents have been examined to assess the influence of women in 
political processes from a broader perspective. By incorporating modern historical 
interpretations, epigraphic analyses, and archaeological findings, this study aims to provide a 
comprehensive framework for understanding the roles of women in diplomatic activities. 
The article adopts a qualitative research approach, utilising the document analysis method. 
Primary sources have been systematically reviewed to establish a historical context for the roles 
of women in diplomacy. Within the framework of content analysis, the study examines in detail 
the positions of female rulers in political correspondence, the forms of address used in 
diplomatic documents, their roles in peace negotiations, and their authority in governance 
processes. Special attention is given to the correspondence between Hittite Queen Puduḫepa 
and Pharaoh Ramesses II of Egypt, the diplomatic letters of Queen Šibtu of Mari, and the 
contributions of Egyptian queens to foreign policy processes. 
Results and Discussion 
The findings indicate that women's roles in diplomacy were not merely symbolic but rather 
active and strategic. Queen Puduḫepa's critical role in the Hittite-Egyptian peace negotiations 
demonstrates how women could become decisive actors in interstate relations. In Hittite 



Dinçer, M. 9(4), 2025, 951-974. 

974 

diplomatic correspondence, Puduḫepa is seen not only as the wife of a ruler but also as an 
independent political figure. Similarly, the language and expressions used in Queen Šibtu’s 
correspondence from Mari reveal that she was capable of making independent decisions in state 
governance and played a significant role in international relations as a powerful actor. 
The presence of women in the diplomatic sphere was not limited to rulers; they also played a 
crucial role in shaping international relations through interdynastic political marriages. The 
Hittites, Egyptians, Assyrians, and Mitanni utilised royal women as strategic tools to strengthen 
diplomatic ties through such marriages. For instance, the dispatch of Hittite princesses to the 
Egyptian court or the marriage of Mitanni princesses to Egyptian pharaohs not only reinforced 
diplomatic relations but also ensured the long-term preservation of political and cultural bonds. 
In this context, the roles played by women in peace processes in the Ancient Near East are 
particularly noteworthy. The Hittite-Egyptian peace treaty serves as a significant example, as 
Queen Puduḫepa directly participated in the negotiation processes and guided the proceedings 
through diplomatic correspondence. Similarly, Queen Šibtu of Mari is understood to have 
assumed control of state affairs in the absence of the ruler, directly influencing decisions on 
war and peace. These examples demonstrate that women contributed to shaping diplomatic 
balances not only through political marriages but also by actively engaging in negotiation 
processes. 
This study aims to contribute to the existing literature by examining the roles of women in 
diplomatic processes in the Ancient Near East through historical documents. The findings on 
women's participation in diplomacy reveal certain dynamics that have not been sufficiently 
emphasised in traditional historiography, allowing for a broader perspective on the subject. By 
analysing how gender roles were shaped in diplomatic activities in the Ancient Near East, this 
study seeks to lay the groundwork for future research. 


	2. YÖNTEM
	2.1. Araştırma Modeli
	2.2. Veri Toplama ve Analiz
	Araştırmanın veri kaynağını, Antik Yakın Doğu uygarlıklarına ait birincil belgeler ve arkeolojik kayıtlar oluşturmaktadır. Bu kapsamda Boğazköy (Ḫattuša) arşivlerindeki Hitit diplomatik tabletleri, Mari Arşivleri’nde yer alan Kraliçe Šibtu’ya ait mekt...
	Veriler öncelikle tarihsel bağlamına göre sınıflandırılmış, ardından nitel veri çözümleme tekniklerinden biri olan betimsel analiz yöntemiyle çözümlenmiştir. Bu analiz sürecinde, belgelerde kadınların diplomatik, idari, dini ve temsilî rollerine ilişk...
	Bu süreçte temel amaç, kadınların diplomasi alanındaki etkinliğini tarihsel belgeler üzerinden görünür kılmak ve toplumsal cinsiyet perspektifiyle tarihsel analizi bütünleştirerek kapsamlı bir değerlendirme yapmaktır.
	2.3. Etik Kurul Onayı




